
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập IV 

Cuốn 66 - 70 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập IV 

Cuốn 66 - 70 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 66 ..................................................................................................................................... 3 

GIẢI THÍCH: PHẨM VĂN TRÌ THỨ 45. .................................................................................. 3 

Cuốn 67 ....................................................................................................................................19 

Cuốn 68 ....................................................................................................................................36 

GIẢI THÍCH: PHẨM MA SỰ THỨ 46. ....................................................................................36 

GIẢI THÍCH: PHẨM HAI BÊN KHÔNG HÒA HỢP THỨ 47. ..................................................48 

Cuốn 69 ....................................................................................................................................53 

GIẢI THÍCH: PHẨM PHẬT MẪU THỨ 48. .............................................................................64 

Cuốn 70 ....................................................................................................................................74 

GIẢI THÍCH: PHẨM VẤN TƯỚNG THỨ 49 ...........................................................................82 

 

 

Cuốn 66 

GIẢI THÍCH: PHẨM VĂN TRÌ THỨ 45. 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm Kinh Nhỉ Văn Trì) 

(Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Phần 2, Phẩm Ðông Bắc Phương thứ 43) 

KINH: Bấy giờ Thích đề hoàn nhân nghĩ rằng: Nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân, 

tai  được  nghe  Bát  nhã  ba  la  mật,  là  người  đời  trước  đã  làm  công  đức  đối  với 

chư Phật, và đã theo cùng thiện tri thức; huống gì thọ trì, thân cận, đọc tụng, nhớ 

nghĩ đúng, tu hành đúng như lời nói, nên biết thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy đã 

từng thân cận chư Phật nhiều; hoặc được nghe thọ trì, nhớ nghĩ đúng, tu đúng 

như nói, có thể hỏi có thể đáp, nên biết thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy, vì đời 

trước đã cúng dường thân cận chư Phật nhiều, nên nghe Bát nhã ba la mật sâu 

thẳm mà không kinh, không hãi, không sợ, nên biết thiện nam tử, thiện nữ nhân 

ấy, trong vô lượng ức kiếp đã tu Thí ba la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, 

Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật. 

Bấy  giờ  Xá  lợi  phất  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Nếu  có  thiện  nam  tử 

thiện  nữ  nhân,  nghe  Bát  nhã  ba  la  mật  sâu  thẳm  ấy,  không  kinh,  không  hãi, 

không sợ, nghe rồi thọ trì, thân cận tu hành đúng như nói, nên biết thiện nam tử, 

thiện nữ nhân ấy, như Bồ tát ma ha tát không thối chuyển, vì sao? Bạch đức Thế 

Tôn, vì Bát nhã ba la mật ấy rất sâu, nếu đời trước tu Thí ba la mật, Giới ba la 

mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật, không 

lâu, thời không thể tin hiểu Bát nhã ba la mật sâu thẳm. 

Bạch đức Thế Tôn, nếu có thiện nam tử thiện nữ nhân, hủy báng Bát nhã ba la 

mật sâu thẳm, nên biết người ấy đời trước cũng hủy báng Bát nhã ba la mật sâu 

thẳm, vì sao? Vì thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, khi nghe nói Bát nhã ba la mật 

sâu thẳm, không tin không vui, tâm không thanh tịnh, nên biết thiện nam tử, thiện 

nữ nhân ấy đời trước không hỏi không nạn Phật và đệ tử nên như thế nào tu Thí 

ba la mật, Giói ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát 

nhã  ba  la  mật;  nên  tu  như  thế  nào  nội  không  cho  đến  nên  tu  như  thế  nào  vô 

pháp hữu pháp không; nên tu như thế nào bốn niệm xứ, cho đến nên tu như thế 

nào  tám  Thánh  đạo  phần;  nên  tu  như  thế  nào  Phật  mười  lực,  cho  đến  nên  tu 

như thế nào mười tám pháp không chung? 

Thíc đề hoàn nhân nói với Xá lợi phất: Bát nhã ba la mật sâu thẳm ấy, nếu có 

thiện nam tử, thiện nữ nhân tu Thí ba la mật, Giói ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn 

ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã ba la mật không lâu, không tu nội không cho 

đến  vô  pháp  hữu  pháp  không;  không  tu  bốn  niệm  xứ,  bốn  tâm  vô  lượng,  bốn 

định vô sắc, không tu bốn niệm xứ cho đến tám Thánh đạo phần; không tu Phật 

mười lực cho đến mười tám pháp không chung. người như vậy không tin không 

hiểu Bát nhã ba la mật, có gì đáng quái lạ! Ðại đức Xá lợi phất, tôi kính lễ Bát 

nhã ba la mật, đảnh lễ Bát nhã ba la mật là đảnh lễ nhất thiết trí. 

Phật bảo Thích đề hoàn nhân: Như vậy, như vậy, Kiều thi ca, kính lễ Bát nhã ba 

la mật là kính lễ nhất thiết trí, vì sao? Kiều thi ca, vì nhất thiết trí của chư Phật 

đều từ Bát nhã ba la mật xuất sanh. Nhất thiết trí là Bát nhã ba la mật. Vì thế, 

Kiều thi ca! Thiện nam tử, thiện nữ nhân muốn trụ ở nhất thiết trí, nên trú ở Bát 

nhã ba la mật. Nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân muốn trú ở đạo chủng trí nên tập 

hành Bát nhã ba la mật. Muốn dứt tất cả kiết sử và tập khí, nên tập hành Bát nhã 

ba la mật. 

Thiện nam tử, thiện nữ nhân muốn chuyển pháp luân, nên tập hành Bát nhã ba 

la  mật.  Thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân,  muốn  được  quả  Tu  đà  hoàn,  quả  Tư  dà 

hàm, quả A na hàm, quả A la hán, nên tập hành Bát nhã ba la mật. Muốn được 

Bích chi Phật đạo, nên tập hành Bát nhã ba la mật, muốn giáo hóa chúng sanh 

làm cho được quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A la hán, 

Bích chi Phật đạo, nên tập hành Bát nhã ba la mật. Nếu thiện nam tử thiện nữ 

nhân muốn giáo hóa chúng sanh làm cho được Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, 

hoặc muốn thống nhiếp Tỳ kheo tăng, nên tập hành Bát nhã ba la mật. 

LUẬN: Thích đề hoàn nhân là vua các trời, trí lợi căn thắng hơn, vì tin Phật pháp, 

lại tăng ích gấp bội, như lửa gặp gió, lại càng cháy bừng. Nghe Tu bồ đề dùng 

các nhân duyên khen ngợi Bát nhã ba la mật, Phật lấy lẽ sâu xa tán thành lời 

khen ngợi ấy. Ðế thích phát tâm hy hữu nghĩ rằng: Nếu thiện nam tử thiện nữ 

nhân, tai  được nghe kinh Bát nhã, là  người ở  đời trước đã  cúng  dường nhiều 

chư Phật, làm công đức lớn, nên đời nay gặp được thầy tốt, thiện tri thức đồng 

học,  nhân  đời  trước  cúng  dường  Phật,  duyên  đời  nay  gặp  thiện  tri  thức,  nên 

nghe Bát nhã ba la mật thì tin được, huống gì còn đọc tụng, suy nghĩ, nhớ nghĩ 

đúng, tu tập thiền định, trù lượng phân biệt nghĩa lý ý thú, hay thành tựu sự việc. 

nên biết người ấy, từ nơi chư Phật và đệ tử quá khứ, nghe nghĩa lý Bát nhã ba 

la mật liền tín thọ, không hãi, không sợ, vì sao? Vì người ấy từng trong vô lượng 

vô số kiếp tu các công đức sáu Ba la mật v.v... cho nên tuy chưa đến địa vị bất 

thối chuyển, mà đối với thâm pháp chẳng nghi chẳng hối, thí như lông nhỏ khô 

mới mọc trên ngón tay cái, theo gió thổi qua lại đông tây, còn lông ưót dây thừng 

cứng thời không lay động. Bồ tát mới phát tâm cũng như thế, tu đức chẳng lâu, 

làm phước cạn mỏng, nghe theo lời người khác, không thể tín thọ Bát nhã ba la 

mật; nếu tu phước đức lâu, không nghe theo lời người khác, thời có thể tín thọ 

Bát nhã ba la mật sâu thẳm, không kinh, không sợ. 

Trong khi Ðế thích tư duy niệm tưởng Bát nhã ba la mật có vô lượng công đức, 

Xá lợi phất biết tâm niệm của Ðế thích nên bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, 

Thiện nam tử thiện nữ nhân, tuy chưa vào Bồ tát vị, mà có thể tín thọ Bát nhã ba 

la  mật  sâu  thẳm,  không  kinh,  không  sợ,  làm  đúng  như  lời  nói,  ấy  là  người  có 

phước đức, trí tuệ, tín lực lớn, nên biết như địa vị bất thối chuyển không khác. 

Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Bát nhã ba la mật rất sâu, không có tướng có 

thể thủ, có thể tin, có thể thọ, nếu tín thọ được, đó là hy hữu, như người trồng 

cây giữa không, là việc rất khó. 

Tất cả phàm phu khi được pháp thù thắng thời bỏ việc củ, như được cái vui thiền 

định liền bỏ cái vui ngũ dục. Cho đến nương chỗ Hữu đảnh bỏ công đức ở chỗ 

Vô sở hữu, không thể không có nơi nương tựa mà có việc bỏ được, như con sâu 

đo tìm cành, đặt chân trước mới tiến bước chân sau, tận cùng mút cành, không 

còn chỗ nương tựa, mới trở lui chỗ cũ. Bồ tát ấy chưa đắc đạo, đối với Bát nhã 

ba la mật không có chỗ nương tựa, mà có thể tu phước đức, bỏ năm dục, việc 

ấy hy hữu! Trong đây nói về nhân duyên là người ấy đời trước đã tín thọ, tu lâu 

sáu Ba la mật, nhóm nhiều các phước đức. Trái với tín thọ, là hủy báng Bát nhã. 

Như người có phước đức sâu dày, là do tích tập lâu ngày, người không tin mà 

hủy báng cũng do tập quen lâu ngày. 

Hỏi: Nếu đời trước chê bai bủy báng, thì đáng đọa địa ngục, cớ gì lại được nghe 

Bát nhã? 

Ðáp: Có người nói, người ấy tội đọa địa ngục đã hết, trở lại hủy báng, chứ không 

nói về thân kế tiếp sau. 

Có người nói: Gây nghiệp tích chứa sâu nặng, thời mới đưa đến quả báo, còn 

người  này  đời  trước,  tuy  chẳng  tin,  mà  tích  chứa  nghiệp  chưa  dày,  thời  chưa 

chịu quả báo; nhờ phước đức dư thừa được sanh trong loài người, tiếp tục lại 

không tin. 

* Lại nữa, có người nói, tội ngũ nghịch, thân kế tiếp mới chắc chắn thọ báo, còn 

tội khác thì không như vậy, hoặc thân kế tiếp, hoặc thân lâu sau nữa. 

Khi ấy Ðế thích nói với Xá lợi phất: Bát nhã ba la mật ấy rốt ráo không, không có 

gì của chính nó, nên rất sâu. Bồ tát không tu công đức lâu, thời tâm nhiễm trước 

kiên cố, sức tin nhỏ yếu, nên chẳng tin Bát nhã ba la mật cho đến nhất thiết trí, 

đâu đủ cho quái lạ. 

Ðế thích suy nghĩ trù lượng rằng: Tin Bát nhã ba la mật, phước đức vô lượng, 

chẳng tin mắc tội rất nặng, người thâm ái Bát nhã ba la mật nên phát ra lời rằng: 

Tôi sẽ kính lễ Bát nhã, vì sao? Vì kính lễ Bát nhã ba la mật, là kính lễ nhất thiết 

trí, kính lễ nhất thiết trí là kính lễ ba đời mười phương Phật. 

Khi ấy, Phật nhận lời kia, và nói nhân duyên tán thán Ba la mật, là tất cả trí tuệ 

của chư Phật đều từ trong Bát nhã xuất sanh, thế nên nói: Nếu có Bồ tát muốn 

trụ trong nhất thiết trí cho đến thống nhiếp Tỳ kheo tăng, thời nên tập hành Bát 

nhã ba la mật. 

KINH: Thích đề hoàn nhân bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, khi Bồ tát ma ha 

tát muốn tu hành Bát nhã ba la mật, thế nào là trú Bát nhã ba la mật, Thiền ba la 

mật, Tấn ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật? Thế nào là trú 

nội không cho đến vô pháp hữu pháp không? Thế nào là trú bốn thiền, bốn tâm 

vô lượng, bốn định vô sắc, năm thần thông? Thế nào là trú bốn niệm xứ cho đến 

tám  Thánh  đạo  phần?  Thế  nào  là  trú  Phật  mười  lực  cho  đến  tám  pháp  không 

chung? 

Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát ma ha tát làm sao tu hành Bát nhã ba la mật cho đến 

Thí ba la mật, nội không cho đến mười tám pháp không chung? 

Phật dạy: Thích đề hoàn nhân: Lành thay, lành thay, Kiều thi ca, người vui hỏi 

được việc ấy, đều là do thần lực Phật. Kiều thi ca, Bồ tát ma ha tát khi tu hành 

Bát nhã ba la mật, nếu không trụ sắc là tu hành Bát nhã ba la mật, nếu không trụ 

thọ,  tưởng,  hành,  thức  là  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  không  trụ  mắt,  tai,  mũi, 

thân, ý, sắc, tiếng, mùi, vị, xúc, pháp, nhãn giới, cho đến ý thức giới, cũng như 

vậy. 

Kiều thi ca, nếu Bồ tát ma ha tát không trú Bát nhã ba la mật là tập hành Bát nhã 

ba la mật, không trú Thiền ba la mật là tập hành Bát nhã ba la mật, không trú 

Tấn ba la mật là tập hành Bát nhã  ba la mật, không trú Nhẫn ba la mật là tập 

hành Bát nhã ba la mật, không trú Giới ba la mật là tập hành Bát nhã ba la mật, 

không trú Thí ba la mật là tập hành Bát nhã ba la mật. 

Như vậy, Kiều thi ca, ấy gọi là Bồ tát ma ha tát không trú Bát nhã ba la mật là tập 

hành Bát nhã ba la mật. 

Kiều thi ca, không trú nội không là tập hành nội không cho đến không trú vô pháp 

hũu pháp không là tập hành vô pháp hữu pháp không, không trú bốn thiền là tập 

hành  bốn  thiền,  không  trú  bốn  tâm  vô  lượng  là  tập  hành  bốn  tâm  vô  lượng, 

không trú bốn định vô sắc là tập hành bốn định vô sắc, không trú năm thần thông 

là tập hành năm thần thông, không trú bốn niệm xứ là tập hành bốn niệm xứ, cho 

đến không trú tám Thánh đạo phần là tập hành tám Thánh đạo phần, không trú 

Phật  mười  lực  là  tập  hành  Phật  mười  lực,  cho  đến  không  trú  mười  tám  pháp 

không chung là tập hành mười tám pháp không chung, vì sao? Kiều thi ca, vì Bồ 

tát  đối  với  sắc  không  có  được  chỗ  khả  trú,  khả  tập,  cho  đến  mười  tám  pháp 

không  chung,  không  có  được  chỗ  khả  trú  khả  tập  nơi  mười  tám  pháp  không 

chung. 

* Lại nữa, Kiều thi ca, Bồ tát ma ha tát không tập hành sắc, nếu không tập hành 

sắc,  ấy  gọi  là  tập  hành  sắc;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung, cũng như vậy, vì sao? Vì Bồ tát ma ha tát ấy quán sắc quá khứ 

chẳng thể có được,  hiện tại chẳng thể có được,  vị lai chẳng thể có được; cho 

đến mười tám pháp không chung cũng như vậy. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy rất sâu. 

Phật dạy: Sắc chơn như rất sâu nên Bát nhã ba la mật rất sâu; thọ, tưởng, hành, 

thức chơn như rất sâu, cho đến mười tám pháp không chung cũng như vậy. 

Xá lợi phất thưa: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy khó có thể trắc lượng. 

Phật  dạy:  Sắc  khó  có  thể  trắc  lượng  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  khó  có  thể  trắc 

lượng; thọ, tưởng, hành, thức cho đến mười tám pháp không chung khó có thể 

trắc lượng, nên Bát nhã ba la mật khó có thể trắc lượng. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy vô lượng. 

Phật  dạy:  Vì  sắc  vô  lượng  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  vô  lượng,  vì  thọ,  tưởng, 

hành, thức vô lượng cho đến mười tám pháp không chung vô lượng nên Bát nhã 

ba la mật vô lượng. 

Phật bảo Xá lợi phất: Nếu Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, không 

tập hành sắc rất sâu là tập hành Bát nhã ba la mật; không tập hành thọ, tưởng, 

hành, thức cho đến mười tám pháp không chung rất sâu là tập hành Bát nhã ba 

la mật, vì sao? Vì sắc tướng (Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Sắc tánh  - N.D) rất sâu là 

chẳng  phải  sắc;  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung, 

tướng  rất  sâu  là  chẳng  phải  mười  tám  pháp  không  chung,  như  vậy  không  tập 

hành, là tập hành Bát nhã ba la mật. 

Xá lợi phất, nếu Bồ tát ma ha tát khi tập hành Bát nhã ba la mật; không tập hành 

sắc khó trắc lượng là tập hành Bát nhã ba la mật; không tập hành thọ, tưởng, 

hành, thức cho đến không tập hành mười tám pháp không chung khó trắc lượng 

là tập hành Bát nhã ba la mật, vì sao? Vì sắc tướng khó trắc lượng là chẳng phải 

sắc; thọ, tưỏng, hành, thức cho đến mười tám pháp không chung tướng khó trắc 

lượng là chẳng phải mười tám pháp không chung. 

Xá lợi phát, nếu Bồ tát ma ha tát khi tập hành Bát nhã ba la mật, không tập hành 

sắc vô lượng là tập hành Bát nhã ba la mật, không tập hành thọ, tưởng, hành, 

thức cho đến mười tám pháp không chung vô lượng là tập hành Bát nhã ba la 

mật,  vì sao? Vì sắc  tướng  vô lượng là chẳng phải sắc; thọ, tưởng, hành, thức 

cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung  vô  lượng  là  chẳng  phải  mười  tám  pháp 

không chung. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy rất sâu khó 

thấy khó hiểu, không thể nghĩ lường, không nên nói ỏ trưóc Bồ tát mới phát tâm, 

vì sao? Vì Bồ tát mới phát tâm, nghe Bát nhã ba la mât rất sâu ấy, hoặc sẽ kinh 

sợ, tâm sanh nghi hối, chẳng tin chẳng hành, Bát nhã ba la mật rất sâu ấy, nên 

nói ở trước Bồ tát ma ha tát ở địa vị bất thối. Bồ tát này nghe Bát nhã ba la mật 

rất sâu ấy, không kinh, không sợ, tâm không nghi hối, thời tin tu được. 

Thích đề hoàn nhân hỏi Xá lợi phất: Nếu ở trưóc Bồ tát ma ha tát mới phát tâm 

nói Bát nhã ba la mật rất sâu ấy, có những lỗi gì? 

Xá lợi phất đáp Thích đề hoàn nhân: Kiều thi ca! Nếu ở trước Bồ tát mới phát 

tâm, nói Bát nhã ba la mật rất sâu ấy, hoặc có lẽ sẽ kinh sợ, chê bai, không tin. 

Nếu Bồ  tát mới  phát tâm nghe Bát nhã  ba la mạt rất sâu, hủy báng không tin, 

gieo ba nghiệp ác đạo, do nghiệp ấy, rất lâu khó được Vô thượng Chánh đẳng 

Bồ đề. 

LUẬN: Bấy giờ, Ðế thích theo Phật nghe tán thán Bát nhã ba la mật đầy đủ, nên 

nay hỏi Phật: Bồ tát làm thế nào trú Bát nhã ba la mật, Thiền ba la mật cho đến 

mười tám pháp không chung. 

Phật  tán  thán:  Lành  thay!  Lành  thay!  Vì  Thích  đề  hoàn  nhân  là  vua  trong  chư 

thiên, nói chắc chắn đáng tin. hỏi việc ấy, dứt nghi cho đại chúng, thông suốt vô 

ngại, được lợi ích lớn, nên nói: "Lành thay! Lành thay!". 

* Lại nữa, Phật cho rằng Ðế thích có thể bỏ được năm dục thượng diệu, cung 

điện bảy báu, có thể hỏi việc làm của Phật hiền thánh, thế nên nói; " Lành thay!" 

Do thần lực Phật nên ông có thể hỏi được việc ấy. Trong đây còn có chư thiên 

thượng diệu, xem Phật có thần đức vô lượng, mà nay Ðế thích ở giữa đại chúng 

hỏi được việc Phật, ấy là do oai thần của Phật. Như trong kinh Trì Tâm nói: Khi 

ánh sáng Phật nhập vào thân thời có thể hỏi việc Phật. 

Phật đáp: Kiều thi ca, nếu Bồ tát không trú sắc v.v... ấy là tập hành Bát nhã ba la 

mật. Bồ tát ấy thấy sắc có các tội lỗi vô thường, khổ v.v... nên không trú sắc, nếu 

không trú ắc tức là có thể tập hành Bát nhã ba la mật. 

Người phàm phu hể thấy sắc thì đắm sắc, khởi phiền não điên đảo, mất đạo Bát 

nhã ba la mật ấy. Vì vậy nên không trú, mới có thể tập hành Bát nhã ba la mật. 

Ðối với năm uẩn, mười hai nhập, mười tám giới cũng như vậy. 

Hỏi: Cớ gì mỗi mỗi tự tập hành không trú sáu Ba la mật? 

Ðáp: Sáu Ba la mật v.v... đều là pháp lành, pháp tu. Vì vậy nên nói mỗi mỗi tập 

hành  không  trú  sáu  Ba  la  mật  v.v...  Không  trú  năm  uẩn,  mười  hai  nhập,  mười 

tám giới, là tập hành Bát nhã ba la mật. Nếu đối với các pháp ấy không trú trước, 

thời dứt ái trước, vì dứt ái trước nên tập hành thanh tịnh đối với các pháp sắc 

v.v... 

Trong đây nói nhân duyên không trú trước: Là vì không có được chỗ trú của sắc 

pháp v.v..., không có được chỗ tập hành của sắc pháp v.v... 

* Lại nữa, Phật cho việc ấy khó hiểu khó tin nên lại nói nhân duyên: Không tập 

hành  sắc  là  Bồ  tát  thấy  tội  lỗi  của  sắc  cho  nên  không  trú  sắc,  không  trú  nên 

không tập. 

 Tập sắc gọi là chấp thủ tướng sắc hoặc thường hoặc vô thường v.v... 

* Lại nữa, Bồ tát thường tu thiện pháp, chứa nhóm, tập luyện, thuần hậu chánh 

ngữ, chánh nghiệp v.v... nên gọi là tập sắc. nay Bồ tát muốn tập hành Bát nhã 

nên tán hoại sắc ấy, không tập, vì sao? Vì sắc quá khứ đã diệt, sắc vị lai chưa 

có, nên không thể tập. Còn sắc hiện tại sanh ra liền diệt không ngưng trụ; nếu nó 

ngưng trụ được một niệm còn không tập, huống gì niệm niệm diệt. Thế nên trong 

đây nói lý do việc không tập sắc, là vì sắc ba đời chẳng thể có được. (Tích tập, 

học  đi,  học  lại,  làm  đi  làm  lại  mãi  gọi  là  tập  -  N.D).  Cho  đến  mười  tám  pháp 

không chung cũng như vậy. 

Nếu quán các pháp được như vậy, tán hoại chẳng thủ tướng, ấy gọi là tập sắc 

v.v..., tập thật tướng của các pháp sắc v.v... 

Bấy  giờ,  Xá  lợi  phất  theo  Phật  được  nghe  nghĩa  ấy  rất  hoan  hỷ,  thâm  nhập 

không trí, bạch Phật rằng: Bát nhã ba la mật rất sâu. Phật nhận lời tán thán đó. 

Vì các pháp "Sắc như" v.v... nên rất sâu. 

Phật dạy: Không chỉ mắt thấy sâu, mà lấy Bát nhã ba la mật phân biệt sắc vào 

như thật nên rất sâu. Như nước mưa từng giọt, không gọi rất sâu, hợp các dòng 

vào biển lớn mới gọi là rất sâu. Sắc v.v... cũng như vậy, mắt trời, mắt thịt thấy 

cạn mà chẳng sâu, nếu lấy mắt tuệ xem, thời sâu không thể lường, rất sâu nên 

khó thể trắc lượng, chỉ có chư Phật mới thấy tận đáy nó. Rất sâu không thể trắc 

lượng nên gọi là vô lượng. Không có trí tuệ nhận biết được thật tướng của sắc 

v.v... vì có tội lỗi trù lượng sắc hoặc thường hoặc vô thường. 

Khi ấy Xá lợi phất và các thính giả, nghĩ rằng: Bát nhã ba la mật không thể trắc 

lượng, không có lượng, Bồ tát sẽ tập hành làm sao? Phật biết ý nghĩ ấy, nên bảo 

Xá lợi phất rằng: Bồ tát ma ha tát nếu tập hành sắc v.v... rất sâu, thời là mất Bát 

nhã ba la mật; nếu không tập hành sắc rất sâu ấy là được Bát nhã ba la mật. Kẻ 

phàm phu độn căn nên nói rất sâu, nếu người có nhất tâm, phước đức, lợi căn, 

là chẳng phải rất sâu, thí như nước sâu cạn không nhất định, đối với tiểu nhi là 

sâu, đối nguời lớn là cạn cho đến như biển lớn, đối người là sâu, đối với vua A 

tu la La hầu là cạn. Như vậy, đối với phàm phu, người mới phát tâm, người giải 

đãi  là  rất  sâu,  còn  đối  với  bậc  bất  thối  chứa  đức  lâu  ngày  thời  cạn.  Chư  Phật 

như vua A tu la La hầu, đối hết thảy pháp không có sâu, vì được giải thoát vô 

ngại. Vì thế nên biết vì chúng sanh, vì thời tiết, căn lợi độn, mới tu, tu lâu, giải 

đãi,  tinh  tấn  nên  phân  biệt  nói  sâu  cạn.  Kông  thể  trắc  lượng,  không  có  lượng, 

cũng như vậy. 

Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Sắc v.v... tướng rất sâu là chẳng phải sắc, vì 

sao?  Vì  tâm  sợ  hãi,  thối  thất,  nghi  hối,  nên  cho  sắc  là  rất  sâu,  sắc  tướng  thời 

không có sâu, như trước nói. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã  ba  la mật ấy rất  sâu, 

tướng rất sâu khó thấy khó hiểu. 

Hỏi: Trên kia nói Bồ tát không tập hành rất sâu, là tập hành Bát nhã ba la mật, 

sao nay Xá lợi phất lại nói rất sâu? 

Ðáp: Chẳng phải Xá lợi phất định tâm nói rất sâu, nắm được ý thú Phật, vì người 

khác  nên  nói  rất  sâu,  thế  nên  trong  đây  nói:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  không  nên  ở 

trước Bồ tát mới phát tâm nói Bát nhã ba la mật; Bồ tát tân học nghe trí tuệ rất 

sâu ấy thời tâm họ thối mất, nên nói ở trước Bồ tát bất thối, vì Bồ tát bất thối có 

trí tuệ sâu nên tin chứ không thối mất, thí như chỗ nước sâu không nên bảo tiểu 

nhi lội qua, chỉ nên bảo người lớn lội qua. 

Ðế thích hỏi Xá lợi phất: Nếu nói cho Bồ tát mới phát tâm, có những lỗi gì? 

Xá lợi phất đáp: người mới phát tâm thời không tin, tâm thối mất, tâm thối mất 

nên sanh nghi hối, hãi sợ: "Nếu thọ học pháp nhất thiết không, sao ta sẽ phải rơi 

vào đoạn diệt? Nếu không thọ học, thế thì lời Phật dạy, sao ta có thể không thọ 

học?"  Thế  nên  sợ  hãi,  sanh  nghi  hối.  Nếu  tâm  định  thời  sanh  ác  tà  kiến  hủy 

báng. Quả báo hủy báng như thế nào, như đã nói trong phẩm địa ngục. Trong 

đây kinh lược nói gieo nghiệp nhân về ba ác đạo thì rất lâu khó được vô thượng 

đạo. 

KINH: Thích đề hoàn nhân hỏi Xá lọi phất: Có chăng Bồ tát ma ha tát chưa được 

thọ ký, mà nghe Bát nhã ba la mật sâu thẳm, không kinh, không sợ ư? 

Xá lợi phất đáp: Như vậy, Kiều thi ca, nếu có Bồ tát ma ha tát nghe Bát nhã ba la 

mật  rất  sâu  không  kinh,  không  sợ,  nên  biết  Bồ  tát  ấy,  không  bao  lâu,  sẽ  gặp 

không quá một hai đức Phật, là được thọ ký Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Phật bảo Xá lợi phất: Như vậy, như vậy! Bồ tát ma ha tát ấy phát tâm tu sáu Ba 

la mật lâu ngày, cúng dường nhiều đức Phật, nghe Bát nhã ba la mật sâu xa ấy 

không kinh, không sợ, nghe liền thọ trì, tu hành như lời Bát nhã ba la mật nói. 

Bấy giờ, Xá lợi  phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, con muốn nói thí dụ: 

Như thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Bồ tát đạo mà ở trong lúc mộng tu hành 

Bát nhã ba la mật, vào thiền định, siêng tinh tấn, đầy đủ nhẫn nhục, thủ hộ giới, 

hành bố thí, tu hành nọâi không, ngoại không, cho đến ngồi đạo tràng; nên biết 

thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy còn gần Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, huống gì 

Bồ tát ma ha tát muốn được  Vô  thượng Chánh đẳng Bồ đề, mà  trong lúc tĩnh 

thức tu hành Bát nhã ba la mật, vào thiền định, siêng tinh tấn, đầy đủ nhẫn nhục, 

thủ hộ giới, hành bố thí, lại không chóng thành Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, 

ngồi đạo tràng. 

Bạch đức Thế Tôn, thiện nam tử, thiện nữ nhân, thiện căn thành tựu, được nghe 

Bát nhã ba la mật, thọ trì cho đến tu hành đúng như nói; nên biết Bồ tát ma ha 

tát ấy, phát tâm trồng căn lành đã lâu, cúng dường nhiều đức Phật, theo cùng 

thiện tri thức, người ấy có thể thọ trì Bát nhã ba la mật cho đến nhớ nghĩ đúng. 

Nên biết người ấy gần được thọ ký Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Nên biết thiện 

nam  tử,  thiện  nữ  nhân  ấy  như  Bồ  tát  ma  ha  tát  ở  địa  vị  bất  thối,  không  động 

chuyển  đối  với  Vô  thưọng  Chánh  đẳng  Bồ  đề;  có  thể  được  Bát  nhã  ba  la  mật 

sâu thẳm. Ðược rồi thọ trì, đọc tụng, cho đến nhớ nghĩ đúng. 

Bạch đức Thế Tôn, thí như người muốn đi qua một trăm do tuần, hoặc hai trăm, 

ba trăm,  bố trăm do tuần, trải qua  đồng  vắng đường  hiểm,  đầu tiên trông thấy 

các tướng người chăn trâu, cương giới, vườn rừng, thấy các tướng như vậy nên 

biết  sắp  đến  thành  ấp  làng  xóm.  Người  ấy  thấy  tướng  kia  liền  nghĩ  rằng:  Như 

tướng ta thấy đó, nên biết thành ấp làng xóm không còn xa, tâm được yên vui, 

không sợ nạn giặc, trùng dữ, đói khát. Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát ma ha tát cũng 

như vậy, nếu được Bát nhã ba la mật sâu thẳm này, thọ trì, đọc tụng, cho đến 

nhớ  nghĩ  đúng,  nên  biết  đã  gần  được  thọ  ký  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Bồ  đề 

không lâu. Nên biết Bồ tát ma ha tát ấy, không phải sợ đọa vào địa vị Thanh văn, 

Bích chi Phật. Các tướng thấy trước ấy, đó là Bát nhã ba la mật rất sâu, được 

nghe, được thấy, được thọ trì, cho nên nhớ nghĩ đúng. 

Phật bảo Xá lợi phất: Như vậy, như vậy, ông muốn vui nói nữa, cứ nói. 

Bạch  đức  Thế  tôn,  thí  như  người  muốn  thấy  biết  biển  lớn,  phát  tâm  đi  đến, 

chẳng thấy tướng cây, chẳng thấy tướng núi, người ấy tuy chưa thấy biển lớn, 

song biết biển lớn không còn xa, vì sao? Vì biển lớn ở chỗ bằng phẳng không có 

tướng cây tướng núi. Như  vậy, bạch đức Thế Tôn, Bồ tát ma ha tát nếu nghe 

Bát  nhã  ba  la  mật  sâu  thẳm,  thọ  trì  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng,  tuy  chưa  ở  trước 

Phật được thọ ký kiếp số hoặc trăm kiếp, ngàn kiếp, vạn kiếp, trăm ngàn ức kiếp 

thành vô thượng đạo, song Bồ tát đã tự biết gần được thọ ký Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề, vì sao? Vì con được nghe Bát nhã ba la mật sâu thẳm, thọ trì, đọc 

tụng, cho đến nhớ nghĩ đúng. 

Bạch đức Thế Tôn, thí như đầu xuân, các lá cũ trên cây đã rụng, nên biết cây ấy 

sắp có lá hoa quả mới, trổ ra không lâu, vì sao? Vì thấy tướng khởi đầu của cây 

ấy, nên biết không lâu lá hoa quả sẽ trổ ra. Khi ấy người cõi Diêm phù đề thấy 

tướng khởi đầu của cây, đều rất hoan hỷ. 

Bạch đức Thế Tôn, Bồ tát ma ha tát được nghe Bát nhã ba la mật sâu thẳm, thọ 

trì, đọc tụng, cho đến nhớ nghĩ đúng, tu hành đúng như nói, nên biết Bồ tát ấy, 

căn lành thành thục, cúng dường nhiều đức Phật. Bồ tát ấy nên nghĩ rằng: Thiện 

căn  đời  trước  đuổi  tới  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Bồ  đề,  do  nhân  duyên  ấy  nên 

được thấy được nghe Bát nhã ba la mật sâu thẳm, thọ trì, đọc tụng, cho đến nhớ 

nghĩ  đúng,  tu  hành  đúng  như  nói.  Trong  đây  các  thiên  tử  từng  thấy  Phật,  vui 

mừng  nhảy  nhót  nghĩ  rằng:  Trước  đây  các  Bồ  tát  ma  ha  tát  cũng  có  thấy  các 

tướng trước khi được thọ ký như vậy, nay Bồ tát ma ha tát này cũng sẽ được thọ 

ký Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề không lâu. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  thí  như  người  mẹ  mang  thai,  thân  thể  nặng  nề  khổ  sở,  đi 

bước không tiện, đứng ngồi không yên, ngủ ăn giảm ít, không ưa nói năng, chán 

việc đã quen, chịu đủ thống khổ. Có người mẹ khác thấy tướng hiện ra trước ấy, 

biết  người  kia  gần  sanh.  Bồ  tát  ma  ha  tát  cũng  như  vậy,  trồng  căn  lành  cúng 

dường nhiều đức Phật, tu lâu sáu Ba la mật, theo cùng thiện tri thức, căn lành 

thành tựu, được nghe Bát nhã ba la mật sâu thẳm, thọ trì, đọc tụng, cho đến nhớ 

nghĩ đúng, tu hành đúng như nói. Các người cũng biết Bồ tát ma ha tát ấy gần 

được thọ ký Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề không lâu. 

Phật bảo Xá lợi phất: Lành thay, lành thay! Ông vui nói được, đều nhờ lực Phật. 

Khi ấy Tu bồ đề bạch Phật rằng: Hy hữu, bạch đức Thế Tôn, các đấng Như Lai, 

Ứng cúng, Chánh biến tri, khéo phú chúc việc các Bồ tát ma ha tát. 

Phật bảo Tu bồ đề: Các Bồ tát ma ha tát phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ 

đề, an ổn nhiều chúng sanh, làm cho vô lượng chúng sanh được vui, vì thương 

xót đem an vui lợi ích cho chư thiên nhân loại. Các Bồ tát ấy khi tu Bồ tát đạo, 

lấy bốn việc thu nhiếp vô lượng trăm ngàn chúng sanh, đó là bố thí, aí ngữ, lợi 

hành, đồng sự, cũng lấy mười thiện đạo thành tựu chúng sanh, tự tu Sơ thiền 

cũng dạy người khác tu Sơ thiền, cho đến tự tu định Phi hữu tưởng Phi vô tưởng 

xứ, cũng dạy người tu định Phi hữu tưởng, Phi vô tưởng xứ. Tự tu Thí ba la mật 

cũng dạy người tu Thí ba la mật, tự tu Giới ba la mật cũng dạy người tu Giới ba 

la mật, tự tu Nhẫn ba la mật cũng dạy người tu Nhẫn ba la mật, tự tu Tấn ba la 

mật cũng dạy người tu Tấn ba la mật, tự tu Thiền ba la mật cũng dạy người tu 

Thiền ba la mật, tự tu Bát nhã ba la mật cũng dạy người tu Bát nhã ba la mật. 

Bồ tát ấy được Bát nhã ba la mật dùng sức phương tiện dạy chúng sanh khiến 

được quả Tu đà hoàn, mà tự mình không chứng; dạy chúng sanh khiến được Tư 

đà hàm, quả A na hàm, quả A la hán, mà tự mình không chứng; dạy chúng sanh 

khiến được Bích chi Phật đạo, mà tự mình không chứng trong đó; tự mình tu sáu 

Ba la mật, cũng dạy vô lượng trăm ngàn vạn các Bồ tát, khiến tu sáu Ba la mật; 

tự mình trú địa vị bất thối, cũng dạy người trú địa vị bất thối; tự mình nghiêm tịnh 

cõi Phật, cũng dạy người nghiêm tịnh cõi Phật; tự thành tựu tuệ giác cho chúng 

sanh cũng dạy người thành tựu tuệ giác cho chúng sanh; tự mình được Bồ tát 

thần thông cũng dạy người khiến được  Bồ tát thần thông; tự mình nghiêm tịnh 

môn Ðà la ni cũng dạy người nghiêm tịnh môn Ðà la ni; tự đầy đủ biện tài vui nói 

cũng  dạy  người đầy đủ  biện  tài  vui nói;  tự nhiếp  thọ  sắc  thân thành tựu,  cũng 

dạy người khiến nhiếp thọ sắc thân thành tựu; tự thành tựu 32 tướng cũng dạy 

người  thành  tựu  32  tướng;  tự  thành  tựu  đồng  chơn  địa  cũng  dạy  người  thành 

tựu  đồng  chơn  địa;  tự  thành  tự  Phật  mười  lực  cũng  dạy  người  khiến  tự  thành 

tựu Phật mười lực; tự tu bốn điều không sợ cũng dạy người tu bốn điều không 

sợ; tự tu mười tám pháp không chung cũng dạy người tu mười tám pháp không 

chung; tự tu đại từ đại bi cũng dạy người tu đại từ đại bi; tự được trí nhất thiết 

chủng cũng dạy người khiến được trí nhất thiết chủng; tự lìa hết thảy phiền não 

và tập khí cũng dạy người lìa hết thảy phiền não và tập khí; tự chuyển pháp luân 

cũng dạy người chuyển pháp luân. 

LUẬN: Khi ấy Ðế thích hỏi Xá lợi phất: Có chăng có vị Bồ tát chưa được thọ ký 

mà nghe Bát nhã sâu thẳm ấy, không kinh không sợ? 

Xá lợi phất đáp: Không có người không được thọ ký nghe Bát nhã mà có thể tin, 

nếu người có thể tin, nên biết người ấy sắp được thọ ký, chẳng qua gặp một đức 

Phật hai đức Phật liền được thọ ký. 

Phật hứa khả lời Xá lợi phất nói. 

Xá lợi phất nghe Phật hứa khả lời mình nói, tâm rất hoan hỷ, lại muốn việc ấy 

được  rõ  ràng  hơn  nên  nói  thí  dụ  rằng:  Tâm  trong  mộng  bị  sức  ngủ  che  lấp, 

chẳng phải chơn tâm làm: nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân ở trong mộng phát 

tâm tu sáu Ba la mật, cho đến ngồi đạo tràng, nên biết người ấy phước đức nhỏ 

nhẹ, còn gần được thọ ký Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, huống gì Bồ tát ma ha 

tát trong khi thức, thật phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, tu sáu Ba la mật 

mà không gần được thọ ký. 

Bạch đức Thế Tôn, nếu người qua lại trong sáu đường sanh tử, hoặc thời được 

nghe  Bát  nhã  ba  la  mật,  thọ  trì,  đọc  tụng,  nhớ  nghĩ  đúng,  biết  chắc  người  ấy 

không lâu sẽ được Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, như cá nuốt lưỡi câu, tuy còn 

bơi lội trong ao, nên biết nó ra ngoài ao không lâu. Hành giả cũng như vậy, tin 

vui sâu vào Bát nhã ba la mật, không còn ở lâu trong sanh tử. Trong đây Xá lợi 

phất tự nói thí dụ: Nếu người muốn đi qua đường hiểm. Ðuờng hiểm tức là thế 

gian. Trăm do tuần tức là cõi Dục. Hai trăm do tuần là cõi Sắc. Ba trăm do tuần 

là cõi Vô sắc. Bốn trăm do tuần là Thanh văn, Bích chi Phật đạo. 

* Lại nữa, bốn trăm do tuần là cõi Dục; ba trăm do tuần là cõi Sắc; hai trăm do 

tuần là cõi Vô sắc; một trăm do tuần là Thanh văn, Bích chi Phật. 

Muốn ra là người tín thọ tu hành Bát nhã ba la mật. 

Trước thấy tướng các pháp là thấy đại Bồ tát bỏ cái dục lạc thế gian, thâm tâm 

vui Bát nhã ba la mật. 

Thấy cương giới, là phân biệt các pháp đây là pháp Thanh văn, đây là pháp Bích 

chi Phật, đây là pháp Ðại thừa; như vậy lợi ích nhỏ là Thanh văn, lợi ích lớn là 

Bồ tát. Cõi ma là sanh tử, cõi Phật là Bát nhã ba la mật, nơi cam lộ vị bất tử. 

Thấy  vườn  rừng  là  chỗ  các  cái  vui  thiền  định,  trí  tuệ  theo  Phật  đạo;  vô  lượng 

tướng thiện pháp như vậy. 

Thấy xóm làng là nhu thuận pháp nhẫn; ấy là vô sanh pháp nhẫn; thành là Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Ðược an ổn là Bồ tát nghe pháp ấy tư duy trù lượng, tu hành, ta được pháp ấy 

tâm an ổn, sẽ được Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Giặc là 62 tà kiến chấp ngã v.v... 

Trùng dữ là các phiền não tham ái, sân nhuế v.v... 

Không sợ giặc là người không tìm được thuận tiện để phá. 

Không sợ trùng dữ là phi nhân không tìm được thuận tiện để phá. 

Không sợ đói là không sợ không thể được chọn trí tuệ thánh nhân. 

Không sợ khát là không sợ không thể được vị pháp lạc của thiền định, giải thoát 

v.v... 

Trong đây tự nói nhân duyên: Bồ tát ma ha tát thấy được tướng đầu tiên, biết 

không bao lâu sẽ được Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, không sợ đoạ vào đường 

ác, đói khát chết, không sợ đọa vào Thanh văn, Bích chi Phật địa. 

Phật chấp nhận ví dụ ấy, lấy thô dụ tế, lấy thế gian dụ xuất thế gian. Còn ba thí 

dụ kia cũng nên phân biệt nói như trên. 

Nước biển lớn là dụ Vô thượng đạo, đất bằng phẳng không có cây núi, đó là dụ 

quyển kinh Bát nhã ba la mật. 

Trái cây là dụ Vô thượng đạo, hoa cây là dụ địa vị bất thối. 

Ðầu xuân lá cũ rụng lại sanh lá mới là dụ các phiền não tà kiến, nghi v.v... dứt; 

có thể được kinh quyển Bát nhã ba la mật. 

Người mẹ là dụ hành giả; thân trong bào thai là dụ Vô thượng đạo. 

Tướng sắp sinh là dụ Bồ tát tu tập Bát nhã ba la mật lâu ngày. 

Chán  điều  đã  tập  quen  la  dụ  sợ  cái  vui  dâm  dục  của  thế  gian,  không  còn  ưa 

đắm. 

Phật khen lời nói kia lành thay! 

Khi  ấy  Tu  bồ  đề  nghe  Xá  lợi  phất  nói  được  Phật  nhận,  khen  lành  thay,  biết  ý 

Phật kính niệm sâu xa Bồ tát ấy, cho nên bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, rất 

là hy hữu, khéo phó chúc việc Bồ tát. 

Việc  Bồ  tát  là  "không"  đạo,  phước  đức  đạo,  cũng  như  Phật  nói  có  tổng  tướng 

biệt tướng. Ð? ký thác cho A nan, Di lặc v.v... sau khi Phật vào Vô dư Niết bàn, 

khéo tự phụng hành, dạy bảo chỉ bày, lợi ích chúng sanh, không để cho sai lầm. 

Phật nói nhân duyên khéo phó chúc, là các Bồ tát phát tâm Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề. 

An  ổn  nhiều  chúng  sanh,  là  trong  chúng  sanh  có  vô  lượng  vô  biên  vô  số,  trừ 

Phật không ai tính biết được. 

Người theo Phật, được lợi ích là không thể đếm biết, gọi là nhiều. 

An ổn là đối với chúng sanh chấp thường thì dạy vô thường, người đắùm vui thì 

dạy về khổ, người chấp thật thì dạy về không, người chấp ngã thì dạy về vô ngã, 

như vậy gọi là an ổn. 

Người phàm phu nghe vậy, đương thời tuy không vui mừng, nhưng lâu dài dứt 

các phiền não, được cái vui an ổn. Như uống thuốc đắng, đương thời tuy khổ, về 

sau trừ được bệnh. 

Vô lượng chúng sanh được vui, là Bồ tát cầu Bát nhã ba la mật khi chưa được 

thành tựu, vẫn lấy cái vui đời này đời sau làm lợi ích chúng sanh. Như trong kinh 

Bồ tát Bản sanh nói: Nếu được Bát nhã ba la mật, đã diệt các phiền não, cũng 

lấy cái  vui thế gian,  vui  xuất thế gian làm lợi  ích chúng sanh. nếu khi được  vô 

thượng đạo, thời chỉ lấy cái vui xuất thế gian làm lợi ích chúng sanh. 

An vui lợi ích là chỉ lấy lòng thương xót; an vui lợi ích là lợi ích nhiều cho hàng 

thiên nhân. Trong các đạo khác vì lợi ích ít nên không nói. 

Việc lợi ích là bốn nhiếp pháp. lấy tài thí, pháp thí nhiếp thủ chúng sanh. 

 Ái ngữ có hai: 1. Ái ngữ theo ý. 2. Là người tùy ý người ưa pháp gì nói cho pháp 

ấy.  Bồ  tát  chưa  đắc  đạo,  vì  thương  xót  chúng  sanh,  tự  phá  kiêu  mạn,  tùy  ý 

thuyết pháp. Nếu đã đắc đạo, thì tùy theo pháp có thể độ mà nói. Ðối với người 

giàu tâm cao ngạo, thì khen việc bố thí, rằng người ấy có thể được tài vật, danh 

tiếng, phước đức, còn nếu khen việc trì giới, chê bai phá giới, thì tâm họ không 

vui. như vậy tùy theo pháp thích hợp với họ mà nói. 

 Lọi hành cũng có hai: Một vì lợi đời nay lợi đời sau, mà nói phương pháp nuôi 

sống, khuyến tu việc lợi. Hai là người không tin dạy khiến tin, phá giới dạy khiến 

giữ giới, ít hiểu dạy khiến nghe nhiều, người không ưa bố thí dạy khiến bố thí. 

Người ngu si dạy trí tuệ. Như vậy, lấy thiện pháp làm lợi ích chúng sanh. 

 Ðồng sự là Bồ tát giáo hóa chúng sanh, khiến tu thiện pháp, đồng hành với họ; 

Bồ tát thiện tâm, chúng sanh ác tâm, hóa được ác tâm của họ khiến đồng  với 

thiện tâm của mình. 

Bồ tát lấy bốn pháp nhiếp thủ chúng sanh khiến an trú trong mười thiện đạo. Ðây 

là nói rộng nghĩa bốn nhiếp. 

Trong hai thứ thí, pháp thí là tùy theo chỗ người ưa thích mà thuyết pháp, đó là 

đệ nhất trong các ái ngữ. Chúng sanh tham tiếc mạng sống, dạy khiến tu mưòi 

thiện đạo, thời được sống lâu. 

Trong lợi hành thì trong tất cả cái lợi bảo vật, pháp lợi là hơn cả. Ấy là lợi hành. 

Trong đồng sự. Ðồng hành thiện pháp là hơn cả. Bồ tát làm mười thiện cũng dạy 

người làm. Có người nói: Sau hết tự làm mười điều thiện, đồng nghĩa với nhiếp 

sự thứ tư. Thế nên  nói tự làm mười thiện cũng  dạy người làm; tự tu Sơ thiền 

cũng dạy người tu. 

Sơ thiền v.v... đồng lìa dục, đồng trì giới, nên gọi là nhiếp nhau. Vì nhiếp nhau 

nên dần dần lấy pháp Tam thừa mà độ, cho đến tu Phi hữu tưởng, Phi vô tưởng 

xứ, cũng như vậy. 

Tự tu sáu Ba la mật cũng dạy người tu, nhân nơi Bát nhã nên cũng khiến chúng 

sanh được khí phần của Bát nhã; nghiõa là được Tu đà hoàn v.v... 

Vì lực phương tiện, nên tự mình không chứng; Vì người ấy có lực phước đức và 

trí tuệ tăng ích nên dạy vô lượng vô số Bồ tát, khiến an trú sáu Ba la mật. Tự 

mình trú địa vị bất thối, cũng dạy người khác trú, cho đến tự chuyển pháp luân 

cũng  dạy  người  khác  chuyển  pháp  luân.  Thế  nên,  ta  lấy  tâm  từ  bi,  khéo  phó 

chúc việc Bồ tát không vì tham ái, chấp đắm. 

 (Hết cuốn 66 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 67 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Hy hữu, bạch đức Thế Tôn. Các Bồ tát ma ha 

tát thành tựu đại công đức đó là vì hết thảy chúng sanh mà tu hành Bát nhã ba la 

mật, muốn được Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề: Bạch đức Thế Tôn, làm sao các 

Bồ tát ma ha tát tu hành đầy đủ Bát nhã ba la mật? 

Phật bảo Tu bồ đề:  Nếu Bồ tát ma  ha tát khi tu Bát nhã  ba la mật chẳng thấy 

tướng sắc tăng chẳng thấy tướng sắc giảm, chẳng thấy tướng thọ, tưởng, hành, 

thức tăng; cũng chẳng thấy tướng giảm, cho đến đối với trí nhất thiết chủng cũng 

chẳng thấy tướng tăng, chẳng thấy tướng giảm, Bồ tát ma ha tát khi ấy đầy đủ 

Bát nhã ba la mật. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật chẳng thấy ấy 

là pháp, ấy là phi pháp, chẳng thấy ấy là pháp quá khứ, là pháp vị lai, pháp hiện 

tại, chẳng thấy đó là pháp thiện, pháp bất thiện, pháp hữu ký, pháp vô ký, chẳng 

thấy  đó  là  pháp  hữu  vi,  pháp  vô  vi;  chẳng  thấy  cõi  Dục,  cõi  Sắc,  cõi  Vô  sắc; 

chẳng thấy Thí ba la mật, Giớùi ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền 

ba la mật, Bát nhã ba la mật, cho đến chẳng thấy trí nhất thiết chủng. Như vậy, 

Bồ  tát  ma  ha  tát  đầy  đủ  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  vì  sao?  Vì  các  pháp  vô 

tướng,  các  pháp  không,  hư  dối,  không  kiên  cố,  không  có  kẻ  biết,  không  có  kẻ 

sống lâu. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, điều Thế Tôn nói chẳng thể nghĩ bàn. 

Phật bảo Tu bồ đề: Sắc chẳng thể nghĩ bàn nên điều nói ra chẳng thể nghĩ bàn; 

Vì  thọ,  tưởng,  hành,  thức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nên  điều  nói  ra  chẳng  thể  nghĩ 

bàn; Vì sáu ba la mật chẳng thể nghĩ bàn, nên điều nói ra chẳng thể nghĩ bàn, 

cho  đến  vì  trí  nhất  thiết  chủng  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nên  điều  nói  ra  chảng  thể 

nghĩ bàn. Tu bồ đề, nếu Bồ tát ma ha tát khi tu hành Bát nhã ba la mật, biết sắc 

là chẳng thể  nghĩ bàn; thọ, tưởng, hành, thức chẳng thể nghĩ bàn, cho  đến trí 

nhất thiết chủng là chẳng thể nghĩ bàn, thời Bồ tát không thể đầy đủ tu hành Bát 

nhã ba la mật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật sâu thẳm ấy ai 

sẽ tin hiểu? 

Phật dạy: Nếu có Bồ tát mà tu lâu sáu ba la mật, trồng căn lành, thân cận cúng 

dường nhiều đức Phật, theo cùng thiện tri thức thời Bồ tát ấy có thể tin hiểu Bát 

nhã ba la mật sâu thẳm. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bồ tát ma ha tát tu lâu sáu ba la 

mật  trồng  căn  lành,  thân  cận  cúng  dường  nhiều  đức  Phật,  theo  cùng  thiện  tri 

thức như thế nào? 

Phật dạy: nếu Bồ tát ma ha tát không phân biệt sắc, không phân biệt sắc tướng, 

không phân biệt sắc tánh, không phân biệt thọ, tưỏng, hành, thức; không phân 

biệt thọ, tưởng, hành, thức tướng; không phân biệt thọ, tưởng, hành, thức tánh. 

Mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý,  sắc,  tiếng,  mùi,  vị,  xúc,  pháp,  nhãn  giới  cho  đến  ý 

thức  giới  cũng  như  vậy.  Không  phân  biệt  cõi  Dục,  cõi  Sắc,  cõi  Vô  sắc;  không 

phân biệt tướng, tánh ba cõi. Không phân biệt Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba 

la mật; nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, bốn niệm xứ cho đến tám 

Thánh đạo phần, Phật mười lực, cho đến mười tám pháp không chung; không 

phân biệt tướng tánh mười tám pháp không chung; không phân biệt tướng tánh 

đạo  chủng  trí;  không  phân  biệt  trí  nhất  thiết  chủng,  không  phân  biệt  tướng  trí 

nhất thiết chủng, không phân biệt tánh trí nhất thiết chủng; vì sao? Tu bồ đề, vì 

sắc chẳng thể nghĩ bàn, cho đến trí nhất thiết chủng chẳng thể nghĩ bàn. Như 

vậy, Tu bồ đề! Ấy là Bồ tát ma ha tát tu lâu Bát nhã ba la mật, trồng căn lành 

thân cận cúng dường nhiều đức Phật, theo cùng thiện tri thức. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, sắc rất sâu nên Bát nhã ba la mật 

rất sâu; thọ, tưởng, hành, thức rất sâu, cho đến trí nhất thiết chủng rất sâu, nên 

Bát nhã ba la mật rất sâu. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy, là nơi tích tụ trân bảo, vì có trân bảo 

quả Tu đà hoàn, có trân bảo quả Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A la hán, đạo 

Bích chi Phật, Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề; có trân bảo bốn thiền, bốn tâm vô 

lượng, bốn định vô sắc, năm thần thông, bốn niệm xứ cho đến tám Thánh đạo 

phần, Phật mười lực, bốn điều không sợ, bốn trí vô ngại, đại từ đại bi, mười tám 

pháp không chung, nhất thiết trí, nhất thiết chủng trí. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy là nơi tích tụ thanh tịnh, vì sắc thanh 

tịnh nên Bát nhã ba la mật tích tụ thanh tịnh, vì thọ, tưởng, hành, thức thanh tịnh 

cho đến trí nhất thiết chủng thanh tịnh nên Bát nhã ba la mật tích tụ thanh tịnh. 

LUẬN: Bồ tát ấy thành tựu đại công đức là như trước nói tự mình tu cũng dạy 

người khác tu. 

* Lại nữa, nhiều công đức là đối với chúng sanh chẳng phải bà con lại không có 

tham lợi, song chỉ vì chúng sanh mà cần khổ tu Bát nhã ba la mật, chứng được 

Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Bồ tát ma ha tát ấy có ân lớn, nên gọi là đại công 

đức. 

Tướng trạng tu Bát nhã ba la mật, như trong phần trước, mỗi mỗi nói rõ. Nay hỏi 

tướng trạng tu Bát nhã đầy đủ, Phật dạy: Tướng trạng tu Bát nhã đầy đủ cũng 

như vậy, vì sao? Nếu Bồ tát không thấy các pháp sắc v.v... tăng, giảm. Như vậy 

gọi là đầy đủ. Bồ tát ấy tuy được mười địa, ngồi đạo tràng, bấy giờ tu Bát nhã ba 

la mật đầy đủ, như mộng, như huyễn, chẳng tăng, chẳng giảm, vì rốt ráo "không" 

cho nên nói. 

* Lại nữa, nếu Bồ tát đối với hết thảy pháp,không phân biệt là pháp, là phi pháp, 

đều là  pháp, như nước biển lớn, trăm  sông muôn  dòng, đều hợp  cùng một  vị, 

bấy giờ tu Bát nhã ba la mật đầy đủ. 

* Lại nữa, nếu Bồ tát trông vào pháp không, chẳng thấy pháp có ba đời, thiện bất 

thiện v.v... chẳng thấy sáu ba la mật, cho đến trí nhất thiết chủng, là bấy giờ tu 

Bát nhã ba la mật đầy đủ, vì sao? Vì các pháp thật tướng là vô tướng, nếu phân 

biệt các pháp, thì đó là tướng tà kiến, dùng mười tám 'không' nên gọi là các pháp 

không.  Các  pháp  do  nhân  duyên  hòa  hợp  sanh  cho  là  có,  vì  các  duyên  xa  lìa 

thời tán hoại, nên hư dối. Trong hết thảy pháp hữu vi, vì vô thường không thật, 

nên gọi là chẳng kiên cố. 

Không có kẻ thọ khổ vui là vì chúng sanh không; không có kẻ biết, là không biết 

khổ vui; Không có kẻ sống lâu, sống tức là mạng căn. Có người nói mạng căn ấy 

có ngã tướng, thế nên sống lâu là ngã. Ðối với chúng sanh "không", dùng mỗi 

mỗi nhân duyên phá, thế nên không có kẻ hành pháp, không có kẻ thọ pháp. nếu 

quán các pháp không, chúng sanh không, pháp không, như vậy, thời đầy đủ tu 

Bát nhã ba la mật. 

Bấy  giờ,  Tu  bồ  đề  đối  với  Bát  nhã  không  có  được  chỗ  nương  dựa,  như  chìm 

biển lớn, thế nên bạch Phật: Bát nhã sâu thẳm ấy chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể 

nghĩ bàn cũng chẳng thể nghĩ bàn, vậy ai sẽ tin hiểu được? Nếu chỉ chẳng thể 

nghĩ bàn còn không thể tin được, huống gì chẳng thể nghĩ bàn lại chẳng thể nghĩ 

bàn? 

Phật dạy: Nếu Bồ tát tu sáu ba la mật lâu, trồng thiện căn lâu, cúng dường thân 

cận chư Phật lâu, theo cùng thiện tri thức lâu, nhờ nhân duyên ấy nên lòng tin 

bền chắc, có thể tín thọ Bát nhã ba la mật sâu thẳm. 

Trong các phẩm khác nói: Có người mới phát tâm cũng có thể tin Bát nhã ba la 

mật sâu thẳm. Nay Phật nói người phát tâm lâu nên có thể tin, vì vậy Tu bồ đề 

hỏi thế nào là phát tâm lâu? 

Phật dạy: Nếu Bồ tát biết tướng Bát nhã ba la mật rõ ràng, không phân biệt tất 

cả pháp, nghĩa là không phân biệt sắc bốn đại, hoặc sắc do bốn đại tạo ra. 

Không phân biệt sắc tướng là không phân biệt sắc là có thể thấy, tiếng là có thể 

nghe.  Sắc  ấy  hoặc  tốt  hoặc  xấu,  hoặc  dài  hoặc  ngắn,  hoặc  thường  hoặc  vô 

thường,  hoặc  khổ  hoặc  vui  v.v...;  Không  phân  biệt  sắc  tánh  là  không  thấy  sắc 

pháp thường; tức là không thấy đất có tánh cứng v.v... 

* Lại nữa, thật tánh của sắc gọi là pháp tánh. Vì rốt ráo không. Bồ tát không phân 

biệt pháp tánh, vì pháp tánh là bất hoại. Cho đến trí nhất thiết chủng cũng như 

vậy. 

Hỏi: Tướng đất là cứng, cớ sao nói tánh? 

Ðáp: Tướng ấy tích tập thành tánh. Thí như người giận dữ, ngày ngày tập quen 

mãi thời thành tánh dữ. Hoặc tánh và tướng khác nhau, như thấy khói biết lửa, 

khói là tướng lửa, chứ chẳng phải lửa.  Hoặc tướng  và tánh chẳng  khác  nhau, 

như nóng là tướng lửa, cũng là tánh lửa. Trong đây Phật nói nhân duyên: Các 

pháp sắc v.v... chẳng thể nghĩ bàn, chẳng thể nghĩ bàn tức là rốt ráo không, thật 

tướng  các  pháp  thuờng  thanh  tịnh.  Tu  bồ  đề,  tuy  Bồ  tát  trải  ngày  tháng  năm 

không lâu, song tu được như vậy, nên gọi là tu lâu. 

Tu bồ đề nghe Bát nhã ba la mật còn được lợi ích sâu xa, nên bạch Phật rằng: 

Bát nhã ba la mật rất sâu vì sắc v.v... rất sâu. Tướng sắc v.v... rất sâu như trước 

đã nói. 

Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật là nơi tích tụ trân bảo; tích tụ trân bảo đó 

là quả Tu đà hoàn, vì hay diệt trừ ba ác độc, ba kiết, cho đến chứng được Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề, hay diệt trừ tất cả phiền não và tập khí, hay đầy đủ 

tất cả ước nguyện. Các quả vị ấy nương các thiền cho đến trí nhất thiết chủng, 

nhân và quả hợp lại, nói gọi là trân bảo tích tụ. 

Bát nhã ba la mật ấy là nơi tích tụ thanh tịnh, vì các pháp sắc v.v... thanh tịnh. 

Ðối với sắc pháp v.v... chánh hạnh không tà, gọi là thanh tịnh, không có các tội 

lỗi, cho đến chẳng chấp trước rốt ráo không, cũng chẳng chấp trước, chẳng thể 

nghĩ bàn, nên gọi là thanh tịnh tích tụ. 

KINH: Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, rất quái lạ! Khi nói Bát nhã ba la mật 

thì thường có chướng nạn. 

Phật dạy: Như vậy! Như vậy! Tu bồ đề! Bát nhã ba la mật sâu thẳm ấy thường 

có chướng nạn. Vì lẽ ấy thiện nam tử thiện nữ nhân nếu khi muốn chép Bát nhã 

ba la mật, hãy nên chép mau; nếu khi đọc tụng, tư duy, thuyết giảng, nhớ nghĩ, 

tu hành cũng nên tu hành mau, vì sao? Vì không muốn để cho các nạn khởi lên 

trong khi chép, đọc tụng, tư duy, thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng, tu hành Bát nhã 

ba la mật sâu thẳm ấy. 

Thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân,  nếu  một  tháng  chép  thành  hãy  nên  siêng  chép, 

hoặc  hai  tháng,  ba  tháng,  bốn  tháng,  năm  tháng,  sáu  tháng,  bảy  tháng;  Hoặc 

một  năm  mới  chép  thành  cũng  nên  siêng  chép.  Nếu  đọc  tụng,  tư  duy,  thuyết 

giảng,  nhớ  nghĩ  đúng,  tu  hành,  hoặc  một  tháng  được  thành  tựu,  cho  đến  một 

năm được thành tựu, hãy nên siêng năng thành tựu, vì sao? Vì đối với trân bảo 

ấy có nhiều chướng nạn khởi lên. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn! Ðối với Bát nhã ba la mật thậm thâm ấy, ác 

ma  ưa  làm  chướng  nạn  không  để  cho  chép,  không  để  cho  đọc  tụng,  suy  nghĩ 

thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng, tu hành. 

Phật bảo Tu bồ đề,  ác ma tuy muốn làm chướng nạn  Bát nhã ba la  mật thậm 

thâm ấy, không để cho chép, đọc tụng, suy nghĩ, thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng, tu 

hành; cũng không thể phá hoại Bồ tát ma ha tát chép Bát nhã ba la mật cho đến 

tu hành. 

Bấy giờ Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! do lực của ai nên ác ma 

không thể làm chướng nạn Bồ tát ma ha tát chép Bát nhã ba la mật thậm thâm 

cho đến tu hành? 

Phật dạy: Do lực của Phật nên ác ma không thể chướng nạn Bồ tát ma ha tát 

chép Bát nhã ba la mật thậm thâm cho đến tu hành. Xá lợi phất cũng là do lực 

của chư Phật hiện tại trong mười phương thế giới, ủng hộ niệm tưởng Bồ tát ấy 

nên làm cho ác ma không thể lưu nạn Bồ tát ma ha tát, khiến không chép thành 

được Bát nhã ba la mật cho đến tu hành, vì sao? Vì trong mười phương thế giới, 

vô lượng vô biên vô số chư Phật hiện tại ủng hộ niệm tưởng Bồ tát ấy chép Bát 

nhã  ba  la  mật  thậm  thâm  cho  đến  tu  hành.  Pháp  nhĩ  như  vậy,  không  thể  làm 

chướng nạn. 

Xá lợi phất, thiện nam tử thiện nữ nhân, nên nghĩ rằng: Ta chép được Bát nhã 

ba la mật thậm thâm ấy cho đến tu hành, đều là nhờ lực của mười phương chư 

Phật. 

Xá lợi phất thưa: Bạch đức Thế Tôn, nếu có thiện nam tử thiện nữ nhân chép 

Bát nhã ba la mật thậm thâm ấy, cho đến tu hành, đều là nhờ lực của Phật.Nên 

biết người ấy được chư Phật ủng hộ. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy! Xá lợi phất nên biết nếu có thiện nam tử thiện nữ 

nhân chép được Bát nhã ba la mật thậm thâm ấy cho đến tu hành đều là nhờ lực 

của Phật, nên biết cũng là được chư Phật ủng hộ. 

Xá lợi phất thưa: Bạch đức Thế Tôn, vô lượng vô biên vô số chư Phật hiện tại 

trong mưòi phương, đều biết đều lấy Phật nhãn thấy thiện nam tử thiện nữ nhân 

ấy, khi chép Bát nhã ba la mật thậm thâm cho đến tu hành. 

Phật  dạy:  Như  vậy,  như  vậy!  Vô  lượng  vô  biên  vô  số  chư  Phật  hiện  tại  trong 

mười phương đều biết, đều lấy Phật nhãn thấy khi thiện nam tử thiện nữ nhân 

ấy chép Bát nhã ba la mật thậm thâm cho đến tu hành. 

Xá lợi phất, trong đây thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Bồ tát đạo, nếu chép Bát 

nhã ba la mật thậm thâm và thọ trì, đọc tụng, nhớ nghĩ đúng, tu hành đúng như 

nói, nên biết người ấy đã gần Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề không lâu. 

Xá lợi phất, thiện nam tử thiện nữ nhân chép Bát nhã ba la mật thậm thâm ấy và 

thọ trì, đọc tụng cho đến nghĩ đúng, người ấy đối với Bát nhã ba la mật, tin hiểu 

nhiều, cũng cúng dường cung kính,tôn trọng tán thán Bát nhã ba la mật, và cúng 

dường hương hoa, anh lạc cho đến phan lọng. 

Xá  lợi  phất,  chư  Phật  đều  biết,  đều  lấy  Phật  nhãn  thấy  thiện  nam  tử  thiện  nữ 

nhân ấy. Thiện nam tử thiện nữ nhân ấy nhờ công đức cúng dường, sẽ được lợi 

ích lớn, quả báo lớn. 

Xá  lợi  phất,  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  ấy,  do  nhân  duyên  công  đức  cúng 

dường ấy nên trọn không bị đọa vào đường ác cho đến khi được địa vị bất thối 

chuyển, trọn không xa lìa chư Phật. Xá lợi phất, thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, 

do  nhân  duyên  của  thiện  căn  nên  cho  đến  khi  được  địa  vị  Vô  thượng  Chánh 

đẳng Bồ đề, trọn không xa lìa sáu ba la mật, trọn không xa lìa nội không cho đến 

vô  pháp  hữu  pháp  không,  trọn  không  xa  lìa  bốn  niệm  xứ,  cho  đến  tám  Thánh 

đạo phần, trọn không xa lìa mười lực cho đến Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

LUẬN: Bấy giờ Tu bồ đề nghĩ rằng: Bát nhã ba la mật ấy là nơi trân bảo tích tụ, 

hay  làm  thoả  mãn  ước  nguyện  của  hết  thảy  chúng  sanh,  đó  là  các  cái  vui  đời 

nay,  vui  Niết  bàn,  cái  vui  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Bồ  đề.  Người  ngu  si  mà  lại 

muốn phá hoại Bát nhã ba la mật thanh tịnh tích tụ, như ngọc báu Như ý không 

có tỳ vết, như hư không, không có bụi nhơ. Bát nhã ba la mật là thanh tịnh tích tụ 

rốt ráo mà người kia tự khởi lên tà kiến muốn làm chướng nạn phá hoại, thí như 

người mắt lòa, thấy trân bảo đẹp cho là bất tịnh, mới nghĩ như vậy. 

 Chướng nạn là nhân duyên về những việc ma phá hoại Bát nhã ba la mật. Phật 

ấn khả lời Tu bồ đề nói; nếu thiện nam tử thiện nữ nhân muốn chép Bát nhã ba 

la mật, hãy chép cho mau, cho đến nhớ nghĩ đúng, khi tu hành đúng như lời nói, 

cũng hãy tu hành mau. Lý do phải cho mau vì pháp hữu vi không thể tin, vì có sự 

chướng  nạn  khởi  lên.  Bộ  loại  kinh  quyển  Bát  nhã  ba  la  mật  có  nhiều  có  ít,  có 

thượng trung hạ, như Quang tán Bát nhã, Phóng quang Bát nhã, Ðạo hành Bát 

nhã. Có người viết chép, viết mau viết chậm, có người nhất tâm siêng viết, có 

ngưòi giải đãi không tinh cần, mạng người vô thưòng, là pháp hữu vi không thể 

tin. 

Ðức Phật Thích ca sanh ra giữa đời ác trược, có nhiều chướng nạn, thế nên nói 

nếu có thể chép một tháng xong, hãy siêng chép cho xong, chớ bỏ giữa chừng, 

vì sợ có chướng nạn, cho đến phải chép một năm cũng vậy. Giống như chép, 

cho đến tu hành cũng phải cho mau. Mau chậm tùy theo người căn lợi độn. 

Trong  đây  Phật  lại  nói  nhân  duyên:  Thế  gian  vì  trân  bảo  nên  sinh  nhiều  giặc 

cướp, Bát nhã là trân bảo lớn nên có nhiều chướng nạn. Chướng nạn là như tật 

bệnh,  đói  khát  v.v...  song  vì  ma  sự  lớn  nên  nói  ma  sự  chướng  nạn.  Hoặc  ma 

hoặc ma dân, ác qủy, gây nhân duyên ác, xâm nhập thân người, nhiễu loạn tâm 

người. Phá người chép Bát nhã, hoặc khiến người chép mệt mỏi, hoặc xúi việc 

nước nổi lên, hoặc người chép không ai cúng dường giúp đỡ; những việc như 

vậy. 

Khi  đọc  tụng  thời  thầy  trò  không  hòa  hợp;  khi  thuyết  giảng  ở  giữa  đại  chúng, 

hoặc có người đến kể tội lỗi của pháp sư, hoặc nói pháp sư không thể tu hành 

như lời nói, đâu cần nghe theo. Hoặc nói tuy pháp sư giữ giới mà lại độn căn, 

không hiểu nghĩa sâu, nếu nghe pháp sư ấy nói trọn không ích gì. Hoặc nói Bát 

nhã ba la mật là không, không cógì của chính nó, diệt hết thảy pháp, không có 

chỗ để tu hành, thí như người trần truồng mà lại tự nói ta mặc áo trời. Co các 

chướng nạn như vậy, làm cho không thể thuyết giảng. 

 Không nhớ nghĩ đúng là mahiện làm thân đẹp, hoặc hiện làm thiện tri thức, hoặc 

hiện hình vị Sa môn đáng tin kính, để nói Bát nhã ba la mật là không, không có 

gì của chính nó, tuy có danh từ tội phước mà không có đạo lý. Hoặc nói Bát nhã 

ba  la  mật  không,  tức  có  thể  chứng  Niết  bàn.  Những  việc  như  vậy,  là  việc  phá 

hoại sự nhớ nghĩ đúng, tu hành Phật đạo. 

Bồ tát mới phát tâm, nghe việc ấy, tâm rất kinh sợ: Chúng ta mang thân sinh tử, 

ma là chủ cõi Dục, oai thế rất lớn, ta làm sao tu Bát nhã ba la mật để được đạo 

Vô thượng? Vì thế Phật nói ác ma tuy muốn chướng nạn, cũng không thể phá 

hoại, vì sao? Vì nhân duyên lớn thường phá được tiểu nhân duyên, như người 

lìa dục thường hơn người tham dục, người từ bi thường hơn người sân nhuế, 

người trí thường hơn người vô trí. Bát nhã ba la mật là chơn trí tuệ, oai lực rất 

lớn, còn ma sự hư  dối. Bồ tát tuy chưa được đầy đủ Bát nhã ba la mật, song 

được khí phần của Bát nhã nên ma không thể phá. Vì nhân duyên việc ấy, nên 

Xá lợi phất bạch Phật, do sức ai nên ma không thể phá? 

Phật đáp: Do sức Phật. Như giữa hạng người  ác thì ma lớn, giữa hạng người 

thiện thì Phât lớn, giữa hạng người trói buộc, thì ma lớn, giữa hạng người giải 

thoát  thì  Phật  lớn;  giữa  hạng  người  chướng  nạn  thì  ma  lớn,  giữa  hạng  người 

thông đạt thì Phật lớn. 

Trước đây nói sức Phật là chỉ đức Phật Thích ca Văn, sau nói sức Phật là chỉ 

chư Phật hiện tại trong mưòi phương, như Phật A súc, A di đà v.v...Giống như 

giặc ác có các ác khác tương trợ, phép của chư Phật cũng như vậy. Thường vì 

hết thảy chúng sanh, nên hễ có ngưòi phát tâm thì liền ủng hộ, vì sao? Vì Bát 

nhã ba la mật là mẹ của chư Phật mười phương, hay bị người muốn trở hoại, 

không  thể  không  ủng  hộ.  Vì  sức  của  các  chướng  nạn  lớn,  nên  những  người 

chép, đọc, nhớ nghĩ đúng được là đều nhờ sức Phật mười phương thủ hộ. 

Xá lợi phất nói: Nếu có người viết chép, thọ trì cho đến tu hành, đều được chư 

Phật ủng hộ. Phật ấn khả lời ấy. 

Xá  lợi  phất  lại  thưa:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Các  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  viết 

chép thọ trì v.v... chư Phật hiện tại trong mười phương đều lấy Phật nhãn thấy 

biết nhớ nghĩ ư? Phật ấn khả nói như vậy, trước ác ma đến phá hoại, Phật  và 

mười phương thủ hộ, không cho trở hoại. Nay lấy Phật nhãn thấy thiện nam tử 

thiện nữ nhân ấy, biết người ấy khó có công đức, chưa phá lưới ma mà có thể tu 

hành Bát nhã ba la mật là việc lớn, nên mười phương Phật lấy Phật nhãn thấy 

biết nhớ nghĩ người ấy. 

Hỏi: Lấy Thiên nhãn thấy hay lấy Phật nhãn thấy? Nếu lấy Thiên nhãn thấy, cớ 

sao trong đây nói Phật nhãn? Nếu lấy Phật nhãn, thì chúng sanh hư dối tại sao 

lấy Phật nhãn thấy? 

Thiên  nhãn  có  hai  loại:  1.  Nhiếp  vào  Phật  nhãn.  2.  Không  nhiếp.  Loại  không 

nhiếp  vào Phật nhãn thì thấy chúng sanh hiện tại,  vì có hạn lượng. Loại nhiếp 

vào  Phật  nhãn  thời  thấy  chúng  sanh  ba  đời  không  có  hạn  lượng.  Pháp  nhãn 

nhiếp vào Phật nhãn, chỉ thấy các pháp không thấy chúng sanh; tuệ nhãn nhiếp 

vào Phật nhãn, không thấy pháp, chỉ thấy rốt ráo không. 

Hỏi: Thiên nhãn nhiếp vào Phật nhãn là thật hay hư vọng? Nếu hư vọng, Phật 

không  nên  lấy  cái  hư  vọng  để  thấy;  nếu  thật,  chúng  sanh  không,  chúng  sanh 

hiện tại còn không thật, huống gì chúng sanh vị lai, quá khứ? 

Ðáp: Thiên nhãn nhiếp vào Phật nhãn đều là thật. Chúng sanh đối với Niết bàn 

cho là hư vọng, chẳng phải đối với cái thế giới trông thấy cho là hư vọng. Nếu 

người nào đối với chúng sanh thủ lấy định tướng, thì nói là hư vọng, chẳng phải 

vì  Thế  đế  nên  nói  hư  vọng.  Vì  thế,  thiên  nhãn  nhiếp  vào  Phật  nhãn,  thì  thấy 

chúng sanh. 

Hỏi:  Nếu  như  vậy,  cớ  sao  không  lấy  tuệ  nhãn  nhiếp  vào  Phật  nhãn  để  thấy 

chúng sanh? 

Ðáp: Tuệ nhãn mãnh lợi vô tướng, nên tuệ nhãn thường tương ưng với không, 

vô tướng, vô tác, không nhằm để thấy chúng sanh, vì sao? Vì năm uẩn hòa hợp 

giả gọi là chúng sanh. Thí như đối với tiểu nhi, có thể lấy gậy nhỏ đánh, không 

thể đánh gậy to. Trong đây tán thán Bồ tát tu hành Bát nhã ba la mật là nói theo 

Thế đế chứ không phải nói theo Ð? nhất nghĩa. 

Hỏi: Pháp đời vị lai chưa có, nghĩ còn biết khó, huống gì mắt thấy? 

Ðáp: Như pháp quá khứ, tuy đã mất không có gì mà do niệm lực tâm số pháp, 

nên có thể nhớ việc quá khứ, suốt cả đời trước. Thánh nhân cũng như vậy, có 

sức thánh trí, tuy pháp chưa sanh khởi mà có thể biết có thể thấy. 

* Lại nữa, ở trong  Bát nhã thì không phân biệt  ba đời,  vị lại, quá khứ, hiện tại 

không  khác.  Nếu  thấy  quá  khứ,  hiện  tại  thì  vị  lai  cũng  có  thể  thấy;  nếu  không 

thấy quá khứ, vị lai thì cũng không thể thấy hiện tại. 

Hỏi: Chúng sanh đời mạt pháp ở phương bắc, lậu kiết chưa hết, là người tội ác, 

cớ sao Phật thấy, biết, niệm nghĩ? 

Ðáp: Tướng trạng đại bi của Phật là thương yêu thấu xương tủy. Bồ tát ấy có thể 

phát  tâm  Vô  thượng  đạo  vì  chúng  sanh,  nên  Phật  xem  pháp  ấy  cuối  cùng  sẽ 

hưng  thịnh,  sau  khi  Ta  Niết  bàn,  người  ấy  sẽ  tá  trợ  Phật  pháp,  vì  thế  nên  Ta 

nghĩ, biết đến. 

* Lại nữa, người cuối cùng ở phương bắc, sanh ở biên địa đời xấu ác, ba độc xí 

thịnh,  trong  kiếp  đao  binh,  hiền  thánh  rất  ít,  người  ấy  không  biết  được  nhân 

duyên  tội  phước,  chỉ  nghe  theo  người,  hoặc  đọc  kinh,  bèn  hay  tín  vui  cúng 

dường, mà mau gần đến Vô thượng đạo không lâu, việc ấy là khó, còn nếu gặp 

Phật ở  đời, được địa  vị bất thối mà tin  hiểu tu hành Bát nhã ba la mật, không 

phải là khó. 

Có vô lượng các thứ nhân duyên như vậy, nên Phật có thể thấy, nhớ nghĩ, biết: 

Người ấy có tâm tin hiểu lớn nên có thể cúng dường Bát nhã ba la mật. Cúng 

dường đủ hoa hương v.v... như trước đã nói. Do cúng dường nên được quả báo 

lớn, cũng như người hủy báng bị khổ não lớn. Quả báo lớn là Tu đà hoàn trọn 

không bị đọa ba ác đạo. Bồ tát ấy nhất tâm tin hiểu, cúng dường Bát nhã ba la 

mật, cũng như vậy, do ái niệm chư Phật thường tu niệm Phật tam muội, nên trọn 

không rời chư Phật, cho đến khi đạt địa vị bất thối. Vì giáo hóa chúng sanh mà 

rời chư Phật, không có lỗi, cũng như trẻ con không rời mẹ nó vì sợ sa vào tai 

nạn.  Vì  thường  ái  niệm  sâu  xa  thiện  pháp  nên  cho  đến  khi  chứng  Vô  thượng 

Chánh đẳng Bồ đề, trọn không xa lìa sáu ba la mật. 

Ðưọc đại quả báo đời nay đờisau như thế. 

KINH:  Xá  lợi  phất,  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu  ấy,  sau  khi  Phật  Niết  bàn,  sẽ 

truyền đến phương nam, Tỳ kheo, Tỳ kheo ni, Ưu bà tắc, Ưu bà di ở đó, sẽ chép 

Bát nhã ba la  mật thâm sâu ấy, sẽ thọ  trì, đọc tụng, tư duy, thuyết  giảng, nhớ 

nghĩ đúng, và tu hành. Do nhân duyên của thiện căn ấy, nên trọn không rơi vào 

ác  đạo,  huởng  cái  vui  cõi  trời  cõi  người,  tăng  ích  sáu  ba  la  mật,  cúng  dường, 

cung  kính,  tôn  trọng,  tán  thán  chư  Phật,  tạm  dùng  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật, 

Phật thừa mà đắc Niết bàn. 

Xá  lợi  phất,  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu  ấy,  từ  phương  nam  sẽ  truyền  đến 

phương tây sở tại, Tỳ kheo, Tỳ kheo ni, Ưu bà tắc, Ư bà di ở đó sẽ chép Bát nhã 

ba la mật thâm sâu ấy, sẽ thọ trì, đọc tụng, tư duy, thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng, 

tu  hành.  Do  nhân  duyên  của  thiện  căn  ấy  nên  trọng  không  sa  vào  ác  đạo,  mà 

hưởng thọ cái vui cõi trời cõi người, tăng ích sáu ba la mật, cúng dường cung 

kính, tôn trọng, tán thán chư Phật, tạm lấy Thanh văn, Bích chi Phật, Phật thừa 

mà được Niết bàn. 

Xá lợi phất, Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, từ phương tây sẽ truyền đến chỗ sở 

tại phương bắc, ở đó Tỳ kheo, Tỳ kheo ni, Ưu bà tắc, Ưu bà di, sẽ chép Bát nhã 

ba la mật thâm sâu ấy, sẽ thọ trì, đọc tụng, tư duy, thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng, 

tu  hành.  Do  nhân  duyên  của  thiện  căn  ấy  nên  trọn  không  sa  vào  ác  đạo,  mà 

hưởng cái vui cõi trời cõi người, tăng ích sáu ba la mật, cúng dường, cung kính, 

tôn trọng, tán thán chư Phật,  tạm  lấy Thanh  văn,  Bích  chi  Phật, Phật thừa mà 

được Niết bàn. 

Xá lợi phất, Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, khi ấy phương bắc sẽ lấy làm Phật 

sự, vì sao? Xá lợi phất, Pháp Ta lúc thạnh, không có tướng diệt. Xá lợi phất, Ta 

đã niệm tưởng thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, thọ trì Bát nhã ba la mật cho đến 

tu  hành;  Ta  cũng  niệm  tưởng  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  ấy,  có  thể  chép  Bát 

nhã ba la mật, tôn trọng, tán thán, cung kính, cúng dường, hương hoa cho đến 

phan lọng. 

Xá lợi phất, thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, do nhân duyên của thiện căn ấy, trọn 

không  sa  vào  ác  đạo,  mà  hưởng  cái  vui  cõi  trời  cõi  người,  tăng  ích  sáu  ba  la 

mật, cung kính, cúng dường, tôn trọng, tán thán chư Phật, tạm lấy Thanh văn, 

Bích chi Phật, Phật thừa mà được Niết bàn, vì sao? Xá lợi phất, vì Ta lấy Phật 

nhãn  xem  thấy  người  ấy,  Ta  cũng  khen  ngợi  tán  thán  và  vô  lượng  vô  số  chư 

Phật trong mười phương thế giới cũng lấy Phật nhãn xem thấy người ấy, cũng 

khen ngợi tán thán. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn! Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, 

lúc về sau sẽ lưu hành rộng rãi ở phương bắc ư? 

Phật dạy: Như vậy, như vậy! Xá lợi phất! Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, lúc sau 

sẽ lưu hành rộng rãi ở phương bắc. 

Xá  lợi  phất,  lúc  sau  ỏ  phương  bắc,  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân,  nếu  nghe 

đượcBát nhã ba la mật thâm sâu ấy, hoặc chép, thọ trì, đọc tụng, tư duy, thuyết 

giảng, nhớ nghĩ đúng, tu hành đúng như lời nói. Nên biết thiện nam tử thiện nữ 

nhân  ấy từ lâu đã phát tâm Ðại thừa, cúng dưòng nhiều  đức Phật, trồng thiện 

căn lâu ngày, đi theo cùng thiện tri thức. 

Xá  lợi  phất  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Lúc  sau  ở  phương  bắc  sẽ  có 

bao  nhiêu  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  cầu  Phật  đạo,  chép  Bát  nhã  ba  la  mật 

thâm sâu, cho đến tu hành như lời nói? 

Phật bảoXá lợi phất: Lúc sau ở phương bắc tuy có nhiều thiện nam tử thiện nữ 

nhân cầu Phật đạo, mà ít có người nghe Bát nhã ba la mật ấy chẳng thối, chẳng 

kinh, chẳng sợ, chẳng hãi, vì sao? Vì người ấy đã thân cận cúng dường nhiều 

chư Phật, hỏi han nhiều đức Phật, người ấy chắc chắn được đầy đủ Bát nhã ba 

la mật, Thiền ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la 

mật, đầy đủ bốn niệm xứ cho đến mười tám pháp không chung. 

Xá lợi phất! Thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, vì căn lành thuần thục nên có thể 

làm lợi ích nhiều cho chúng sanh, vì Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, vì sao? Vì 

Ta nay vì thiện nam tử thiện nữ nhân ấy mà nói pháp tương ưng với trí nhất thiết 

chủng; quá khứ chư Phật cũng  vì thiện  nam tử thiện nữ nhân ấy mà nói pháp 

tương ưng với trí nhất thiết chủng. 

Do nhân duyên ấy, nên ngưòi vào đời sau tiếp tục được tâm Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề, cũng vì người khác nói pháp Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, thiện 

nam tử thiện nữ nhân ấy đều nhất tâm hòa hợp, ma hoặc ma dân còn không thể 

làm  phá  hoại  tâm  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Bồ  đề,  huống  gì  người  ác  chê  bai 

người tu Bát nhã ba la mật mà phá hoại tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề kia 

được. 

Xá lợi phất, các thiện nam tử thiện nữ nhân cầu Bồ tát đạo ấy, nghe nói Bát nhã 

ba  la  mật  thâm  sâu,  được  pháp  hỷ  pháp  lạc  lớn,  cũng  an  lập  nhiều  người  nơi 

thiện căn, vì Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

LUẬN: Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, sau khi Phật diệt độ, sẽ truyền đến quốc 

độ phương nam. Phật xuất hiện ở phương đông, nói Bát nhã ba la mật, phá ma 

và ma dân, ngoại đạo, độ vô lượng chúng sanh, vậy sau ở nơi thành Câu di na 

kiệt, dưới cây song thọ mà diệt độ. Sau đó Bát nhã ba la mật từ phương đông 

truyền  đến  phương  nam,  như  mặt  trời  mặt  trăng,  5  ngôi  sao,  28  ngôi  sao, 

thường  từ  phương  đông  lần  đi  đến  phương  nam,  từ  phương  nam  lần  đến 

phương tây, từ phương tây lần đến phương bắc, vòng quanh núi Tu di, lại như 

thường pháp cúng dường đi quanh theo phía hữu, ứng khắp độ người Diêm phù 

đề. Do nhân duyên ấy nên từ phương đông đến phương nam, từ phương nam 

đến phương tây. 

Như Phật  vì tâm  vô trước nên không định ở một chỗ; Bát nhã ba la mật cũng 

như  vậy, không định ở một chỗ. Từ phương tây đến phương bắc, chúng sanh 

hai  phương  này  ưa  cúng  dường  viết  chép,  đọc  tụng,  cho  đến  tu  hành,  hương 

hoa  cho  đến  phan  lọng;  được  quả  báo  lớn  như  trong  kinh  nói.  Sau  đó  triển 

chuyển đến phương bắc, quả báo có được nhờ sự cúng dường ở đây, như trên 

đã nói. 

Xá  lợi  phất,  Bát  nhã  ba  la  mật  sẽ  làm  Phật  sự  ở  phương  bắc.  Trong  đây  nói 

nhân duyên. Lúc Phật ở đời, hay dứt các nghi hoặc, nên Phật pháp hưng thịnh, 

không sợ  pháp diệt. Sau Phật diệt  độ, quá 500  năm, chánh  pháp lần diệt,  bấy 

giờ Phật sự dần khó. Khi ấy người lợi căn, tụng đọc, nhớ nghĩ đúng, hoa hương 

cúng duòng, còn người độn căn thì viết chép, hoa hương cúng dường. Hai hạng 

người này, lâu lâu đều sẽ được độ, nên nói sẽ làm Phật sự. 

Phật dạy: Thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, Ta và mười phương chư Phật đều lấy 

Phật nhãn thấy, nhớ nghĩ, biết và tán thán. 

Xá lợi  phất bạch Phật rằng: Bát nhã thâm sâu ấy lưu hành rộng rãi ở phương 

bắc  ư?  Lưu  hành  rộng  rãi  là  phương  bắc  của  Diêm  phù  đề  rộng  lớn.  Lại  ở 

phương bắc có núi Tuyết, núi Tuyết lạnh nên cỏ thuốc có khả năng diệt độc, gạo 

lúa ăn vào, ba độc không thể phát ra m?nh, không thể phát ra mạnh nên chúng 

sanh mềm mại, năm căn tín, tấn, niệm, định, tuệ đều có thế lực. 

Có các nhân duyên như vậy, phương bắc tu hành Bát nhã ba la mật. Người ở 

đây nghe Bát nhã ba la mật thâm sâu, viết chép thọ trì, cho đến nhớ nghĩ đúng, 

tu  hành  đúng  như  lời  nói:  Nên  biết  người  ấy  từ  lâu  phát  tâm  Ðại  thừa,  cúng 

dường nhiều Phật, trồng căn lành, cùng đi theo thiện tri thức, thế nên có thể ở 

đời ác mà viết chép, giữ gìn, tín thọ, cho đến tu hành đúng như lời nói. 

Xá lợi phất hỏi: Phương bắc có bao nhiêu người nghe Bát nhã ba la mật thâm 

sâu, rồi viết chép, đọc tụng, cho đến tu hành đúng như lời nói? 

Phật dạy: Bát nhã thâm sâu ấy khó biết khó làm, tuy có nhiều người phát tâm vô 

thượng đạo, được gọi là Bồ tát, mà ít có người nghe Bát nhã ba la mật, tâm liền 

thông  đạt,  không  kinh,  không  thối  mất,  tướng  trạng  của  tâm  thông  đạt  không 

kinh,  không  sợ,  trong  đây  Phật  tự  nói:  Là  người  ấy  thân  cận  nhiều  đức  Phật. 

Người thân cận chư Phật, ở trong vô lượng đời thường thấy chư Phật, cung kính 

cúng dường. 

Vấn nạn là hỏi thẳng việc kia mà nghi tâm không mở, lại hỏi lại nhiều lần, gọi là 

nạn. Công đức quả báo người ấy tuy chưa thành, nên biết người ấy đã đầy đủ 

sáu ba la mật, ba mươi bảy phẩm cho đến mười tám pháp không chung. Phước 

đức ấy thuần thục làm lợi ích nhiều cho chúng sanh, đó là do Thí ba la mật, Giới 

ba la mật, nên được sanh vào nhà giàu, tự làm việc bố thí, dạy người bố thí. Do 

Nhẫn ba la mật, Thiền ba la mật, nên khiến vô lượng chúng sanh xuất gia, thọ 

giới, phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Trong đây Phật nói nhân duyên: 

Người ấy theo ta và chư Phật quá khứ, nghe pháp Ðại thừa tương ưng với  trí 

nhất thiết chủng, thế nên đời sau không mất tâm Bồ đề ấy, cũng giáo hóa người 

khác, như đốt một ngọn đèn, triển chuyển đều đốt. Người ấy các phiền não đã 

mỏng,  không  có  xan  tham,  tật  đố,  sân  nhuế,  nên  không  chê  bai  nhau,  thường 

nhất tâm, hòa hợp; thế nên ma hoặc ma dân, không thể làm trở hoại. Nếu người 

có chút ít sai lầm thì ma chớp được chỗ dễ như người bị lỡ gặp chất độc. Ma là 

chúa cõi Dục còn không thể làm trở hoại, huống gì người ác! Hoặc có người làm 

ác mà chẳng phải ác, như thánh nhân chưa lìa dục. Thế nên nói người ác chê 

bai Bát nhã ba la mật, chê bai Bồ tát. 

* Lại nữa, các thiện nam tử thiện nữ nhân, vô lượng đời lại đây ưa Phật pháp, 

đắm sâu th?t pháp, tín lực tuệ lực nhiều, nên nghe Bát nhã ba la mật thâm sâu; 

có được tâm đại từ bi, nên tùy theo sức chúng sanh, khiến họ vào Bát nhã ba la 

mật thâm sâu; hoặc khiến được các nhân duyên của Bát nhã là các thiện căn bố 

thí,  trì  giới  v.v...  vì  Vô  thượng  Chánh  đẳng  Bồ  đề,  nên  thiện  nam  tử  thiện  nữ 

nhân  ấy  cầu  đạo  vô  thượng,  dạy  người  khác  khiến  sanh  các  thiện  căn  phước 

đức. 

KINH: Thiện nam tử thiện nữ nhân ấy ở trước Ta lập thệ nguyện rằng: "Khi ta tu 

Bồ tát đạo, sẽ độ vô số trăm ngàn vạn ức chúng sanh, khiến phát tâm Vô thượng 

Chánh đẳng Bồ dề, chỉ bày, giáo hóa, lợi ích, vui mừng, cho đến khi được thụ ký 

địa vị bất thối". Ta biết tâm người ấy và cũng tùy hỷ. 

Thiện nam tử thiện nữ nhân ấy cũng ở trước chư Phật quá khứ lập thệ nguyện 

rằng: "Khi ta tu Bồ tát đạo, sẽ độ vô vô số trăm ngàn vạn ức chúng sanh, khiến 

phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, chỉ bày, giáo hóa, lợi ích, vui mừng, cho 

đến khi được thọ ký địa vị bất thối" Chư Phật quá khứ cũng biết tâm người ấy và 

tùy hỷ. 

Xá  lợi  phất,  các  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  ấy,  vì  có  tâm  lớn,  lãnh  thọ,  sắc, 

thanh, hương, vị, xúc, pháp cũng lớn, cũng có thể bố thí lớn, có thể bố thí lớn 

rồi, trồng căn lành lớn, trồng căn lành lớn rồi, được quả báo lớn. Vì nhiếp hóa 

chúng sanh nên thọ thân, đối với chúng sanh, có thể bỏ vật sở hữu trong ngoài. 

Do nhân duyên thiện căn ấy, phát nguyện muốn sanh đến thế giới tha phương, 

nơi hiện tại chư Phật đang thuyết Bát nhã ba la mật thâm sâu. Ở trước chư Phật 

nghe Bát nhã ba la mật tâm sâu ấy rồi, cũng ở tại đó chỉ bày, giáo hóa, lợi ích, 

vui mừng cho trăm ngàn vạn ức chúng sanh, khiến phát tâm Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Hy hữu, bạch Thế Tôn! Phật đối với pháp quá khứ, 

vị lai, hiện tại, không có pháp gì không biết, không có pháp nào như tướng nó 

mà không biết, không có việc làm gì của chúng sanh mà không biết. Nay Phật 

đều biết chư Phật và Bồ tát, Thanh văn quá khứ, cũng như biết mười phương 

thế giới và chư Phật, Bồ tát, Thanh văn hiện tại; cũng biết chư Phật và Bồ tát, 

Thanh  văn  vị  lai.  Bạch  đức  Thế  tôn,  đời  vị  lai  có  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân, 

siêng cầu sáu ba la mật, thọ trì, đọc tụng, cho đến tu hành, sao có người được 

có người không được ư? 

Phật bảo Xá lợi phất: Nếu thiện nam tử thiện nữ nhân, nhất tâm tinh tấn siêng 

cầu, sẽ được các kinh ứng hợp với sáu ba la mật. 

Xá lợi phất bạch Phật rằng: Thiện nam tử thiện nữ nhân, người siêng tu như vậy 

sẽ được kinh thâm diệu ứng hợp vói sáu ba la mật ư? 

Phật bảo Xá lợi  phất: Thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, sẽ đưọc kinh thâm diệu 

ứng  hợp  với  sáu  ba  la  mật  ấy,  vì  sao?  Vì  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  vì  Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề, nên thuyết pháp cho chúng sanh, chỉ bày, giáo hóa, 

lợi ích, vui mừng, khiến an trụ trong sáu ba la mật. Do nhân duyên ấy, nên thiện 

nam tử thiện nữ nhân ấy, chuyển sanh thân sau, dễ được kinh thâm diệu ứng 

hợp với sáu ba la mật. Ðược rồi tu hành đúng như lời sáu ba la mật dạy, tinh cần 

không nghỉ, cho đến khi làm nghiêm tịnh Phật độ, thành tựu tuệ giác cho chúng 

sanh, được Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

LUẬN:  Phật  dạy:  Thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân,  đối  với  trước  Ta  và  trước  chư 

Phật quá khứ, lập thệ nguyện rằng:  "Ta tu Bồ tát đạo, sẽ khiến  vô lượng trăm 

ngàn vạn ức chúng sanh, phát tâm vô thượng đạo, chỉ bày, giáo hóa, lợi ích , vui 

mừng, khiến được thọ ký địa vị bất thối". Ta và chư Phật quá khứ biết thiện nam 

tử thiện nữ nhân ấy, có tâm lớn, có thể làm việc lớn nên tùy hỷ. Thiện nam tử 

thiện nữ nhân nghe Phật biết tâm mình thời sanh hoan hỷ; tự nhớ quá khứ việc 

lập thệ nguyện, càng thêm tinh tấn. 

Tâm lớn là tâm hết thảy chúng sanh đều ưa duyên theo sáu trần: Co ù nguời làm 

phước đức hổn tạp, nghiã là trong khi làm phước mà tâm sanh nghi ngờ hối tiếc, 

quả  báo  của  phước  đức  ấy  tuy  được  giàu  sang,  không  thể  hảo  dụng,  cũng 

không thể cho ai, do tội nghiệp nên các căn ám độn, không biết chọn lựa tốt xấu; 

còn thiện nam tử ấy khi chưa đắc đạo, do phước đức thanh tịnh nên được ngũ 

dục  thượng  diệu,  được  tùy  ý  tận  dụng,  cũng  tùy  ý  cho  người  khác,  hoặc  cho 

người  nghèo  thiếu,  hoặc  cúng  vào  phước  điền;  nếu  gặp  được  thiện  tri  thức, 

nghe Phật pháp, dứt tâm đắm dục, thương xót chúng sanh, vì Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề, nên bố thí vật sỡ hữu trong ngoài, không chút lẫn tiếc; nếu trì giới, 

khắp làm mười thiện đạo, đầy đủ luật nghi, cọng hành với tâm từ bi; tu các thiện 

pháp khác cũng như vậy; đem thân tu hành và dẫn dắt người khác tu hành thiện 

đạo; với nhân duyên phước đức ấy không cầu cái vui ở đời, ở chỗ vua trời, vua 

người, chỗ giàu sang, song nghe chỗ nào có Phật hiện tại, thời nguyện sanh đến 

đó; còn Bồ tát biết rõ thật tướng các pháp, nên không muốn sanh đến các nơi 

đó; nếu vì chúng sanh thì sanh ở trước mười phương Phật, nghe Bát nhã ba la 

mật thâm sâu, nghe xong, ở tại đó khai hoá cho vô lượng trăm ngàn chúng sanh, 

phát tâm vô thượng đạo. 

Xá lợi phất không có nhất thiết trí, nghe nói việc hạnh nguyện của Bồ tát ba đời, 

liền phát tâm hy hữu bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Phật đối với các pháp 

trong ba đời đều biết, từ như như, pháp tánh, thật tế đều biết, tánh hành nghiệp 

nhân duyên quả báo của chúng sanh đều biết, chư Phật hiện tại, quá khứ, vị lai 

trong  mười  phương,  và  các  đệ  tử  cùng  hành  sự  của  đệ  tử  trong  thế  giới  đều 

biết. Nhất thiết trí của Phật có lực rất lớn, không thể nghĩ bàn. Ý của Xá lợi phất 

cho rằng đồng là người xuất gia, đều cầu Bát nhã ba la mật, cớ sao có người 

được người không được? 

Phật đáp: Nếu Bồ tát thường nhất tâm cầu sáu ba la mật, không tiếc thân mạng, 

người ấy bên trong có tâm tốt, bên ngoài có chư Phật Bồ tát và chư thiên hổ trợ. 

Ý Xá lợi phất cho rằng dầu có tinh tấn mà không có Phật ở đời, ma lực lại mạnh, 

thời Bồ tát ấy làm sao có được kinh thâm diệu Bát nhã ba la mật, thế nên lại hỏi 

có được kinh tâm diệu tương ưng với sáu ba la mật ư? 

Phật dạy: Ðược. 

Trong đây nói  nhân  duyên có được: Là thiện nam tử thiện nữ nhân,  vì đạo  vô 

thượng,  nên  vì  chúng  sanh  mà  thuyết  pháp,  khai  thị,  giáo  hóa,  lợi  ích,  an  vui, 

khiến  an  trú  sáu  ba  la  mật,  mở  Phật  đạo,  do  quả  báo  của  nghiệp  ấy  nên  khi 

chuyển sanh thân khác dễ có được kinh thâm diệu tương ưng với sáu ba la mật. 

Nếu có được thời nên mau chóng thọ trì, cho đến tu hành đúng như lời nói, tinh 

tấn không bỏ, đời đời không xa lìa. Dùng quả báo sáu ba la mật, làm nghiêm tịnh 

Phật độ, thành tựu tuệ giác cho chúng sanh, cho đến chứng đạo vô thượng. Nếu 

lẫn tiếc pháp, thời thường sanh chỗ biên địa, không có Phật pháp. 

 (Hết cuốn 67 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 68 

GIẢI THÍCH: PHẨM MA SỰ THỨ 46. 

KINH:  Bấy  giờ  Tuệ  mạng  Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  thiện 

nam tử thiện nữ nhân ấy phát tâm Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, tu sáu ba la 

mật, thành tựu tuệ giác cho chúng sanh, nghiêm tịnh Phật độ, Phật đã tán thán 

nói công đức họ rồi. Bạch đức Thế Tôn, cớ sao thiện nam tử thiện nữ nhân ấy 

cầu Phật đạo lại gặp các chướng nạn? 

Phật bảo Tu bồ đề; Biện tài vui nói không phát sanh liền, nên biết đó là ma sự 

của Bồ tát. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì biện tài vui nói không phát 

sanh liền, là ma sự của Bồ tát? 

Phật dạy: Có Bồ tát ma ha tát khi tu Bát nhã ba la mật, khó đầy đủ sáu ba la mật, 

vì nhân duyên ấy nên biện tài vui nói không phát sanh liền, đó là ma sự của Bồ 

tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, biện tài vui nói vội vã phát khởi, nên biết cũng là ma sự của 

Bồ tát. 

Bạch đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì, biện tài vui nói vội vã phát khởi, lại là ma 

sự? 

Phạt dạy: Bồ tát ma ha tát tu Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật mà đắm 

vào sự ưa vui thuyết pháp vì nhân duyên ấy, nên biết biện tài vui nói vội vàng 

phát khởi, là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, khi chép kinh Bát nhã ba la mật ấy, mà tâm ngạo mạn vô lễ, 

nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, khi chép kinh Bát nhã ba la mật mà loạn tâm cười giỡn, nên 

biết đó là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ dề, nếu khi chép kinh Bát nhã mà bất kính, khinh cười, nên biết 

đó là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, nếu khi chép kinh Bát nhã mà loạn tâm bất định, nên biết đó 

là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, nếu chép kinh mà mỗi người không hòa hợp, nên biết đó là 

ma sự của Bồ tát. 

* lại nữa, Tu bồ đề, thiện nam tử thiện nữ nhân nghĩ rằng: Ta không được ý vị 

trong kinh Bát nhã liền bỏ đi, nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, khi thọ trì, đọc tụng, thuyết giảng, hoặc nhớ nghĩ đúng Bát 

nhã ba la mật mà tâm ngạo mạn vô lễ, nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, nếu trong khi thọ trì, thân cận, nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la 

mật, mà lại cười nhau cười đùa, nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, nếu trong khi thọ trì, đọc tụng, nhớ nghĩ đúng và tu hành 

kinh Bát nhã ba la mật, mà khinh miệt cùng nhau, nên biết đó là ma sự của Bồ 

tát. 

Nếu khi thọ trì, đọc tụng cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật, mà tâm tán 

loạn, nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Nếu trong khi thọ trì, đọc tụng cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật, mà tâm 

không hòa hợp, nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Thế Tôn nói thiện nam tử thiện nữ 

nhã nghĩ rằng: Ta không được ý vị trong kinh liền bỏ đi,nên biết đó là ma sự của 

Bồ tát. 

Bạch đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì Bồ tát không đưọc ý vị trong kinh liền bỏ đi? 

Phật dạy: Bồ tát ma ha tát ấy, đời trước tu hành Bát nhã ba la mật, Thiền ba la 

mật, Tấn ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật không được 

bao lâu, nên người ấy khi nghe nói Bát nhã ba la mật, liền từ chỗ ngồi đứng dậy, 

suy nghĩ và nói rằng: Ta đối với Bát nhã ba la mật, không ghi nhớ, tâm không 

thanh tịnh, bèn từ chỗ ngồi đứng dậy bỏ đi, nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì, không được thọ 

ký, khi nghe nói Bát nhã ba la mật thâm sâu, bèn từ chỗ ngồi đứng dậy bỏ đi? 

Phật bảo Tu bồ đề: Nếu Bồ tát chưa vào trong pháp vị, nên chư Phật không thọ 

ký Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề cho. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, khi nghe nói Bát nhã ba la mật, Bồ tát nghĩ rằng: Ta không 

có danh tự trong đây, tâm không thanh tịnh, nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Phật dạy: Bồ tát chưa được thọ ký, chư Phật không nói đến danh tự. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Bồ  tát  ma  ha  tát  ấy  nghĩ  rằng:  Trong  Bát  nhã  ba  la  mật, 

không  có  danh  tự  nơi  sanh  của  ta,  hoặc  xóm  làng,  thành  ấp,  người  ấy  không 

muốn nghe Bát nhã ba la mật, bèn từ trong hội chúng đứng dậy bỏ đi. Ngưòi ấy 

như từ khi khởi niệm, mỗi niệm trừ một kiếp, mới phải lại siêng tinh tấn, cầu Vô 

thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

LUẬN: Tát cả pháp hữu vi, đều có thêm lên. Thêm lên là trái ngược nhau; trái 

nhau tức là giặc oán của nhau. Như sức nước được thêm lên thời diệt tắt lửa, 

sức lửa được thêm  lên thời làm tiêu mất nước; cho đến cỏ  cây đều có sự hại 

nhau, huống gì chúng sanh. Bồ tát ma ha tát có tâm đại từ bi, tuy không gây oán 

với chúng sanh, mà chúng sanh lại gây oán với Bồ tát, vì thân Bồ tát là pháp hữu 

vi, nên có thể làm cho chướng nạn. Ở trên Phật nói công đức Bồ tát, đó là được 

chư  Phật,  Bồ  tát,  chư  thiên  hộ  trì,  mà  chưa  nói  đến  tướng  giặc  oán,  vì  Phật 

thương xót, nên trước tuy đã lược nói, mà nay Tu bồ đề thỉnh Phật nói rộng việc 

chướng  nạn.  Tuy  Phật  tâm  bình  đẳng  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh,  hết  thảy 

pháp, song vì Bồ tát có thể làm lợi ích lớn cho thế gian, nên Phật nói tướng các 

việc chướng  nạn, tốt xấu, lợi  hại; là đạo, là chẳng phải đạo. Phật không  khiến 

người  tu  hành  hủy  hoại  người  gây  chướng  nạn,  chỉ  khiến  giác  tri,  không  theo 

việc ấy. 

Sao gọi là giặc oán? Lược nói: Hoặc chúng sanh, hoặc phi chúng sanh có thể 

làm trở ngại tâm vô thượng đạo của Bồ tát, đều gọi là giặc oán. Phi chúng sanh 

là tật bệnh, đói khát, lạnh nóng, áp bức trụy lạc, v.v... chúng sanh là Ma và Ma 

dân, qủy dữ, người tà kiến nghi ngờ không tin, người dứt thiện căn, người định 

kiến có sở đắc, người quyết định phân biệt các pháp, người đắm sâu cái vui thế 

gian, giặc oán, việc quan, sư tử, hổ lang, thú dữ, trùng độc v.v... 

Giặc chúng sanh có hai thứ: Hoặc trong hoặc ngoài. Trong là từ trong tâm sanh, 

lo  sầu không được pháp vị, sanh tà kiến, nghi ngờ, hối tiếc, không tin. Ngoài là 

như trên nói. Các nạn sự như vậy, Phật gọi chung là ma. 

Ma có bốn thứ: Ma phiền não, Ma ngũ ấm, Ma chết, Ma trời. 

Ma phiền não là 108 phiền não, phân biệt rộng có 84.000 phiền não. 

Ma ngũ ấm là do nhân duyên phiền não và nghiệp hòa hợp có được thân này. 

Bốn đại và bốn đại tạo sắc (sắc, hương, vị, xúc) và nhã căn v.v... gọi là  sắc uẩn; 

108 phiền não các thọ hòa hợp, gọi là  thọ uẩn; các tưởng nhỏ lớn, vô lượng, vô 

sỡ  hữu,  phân  biệt  hòa  hợp,  gọi  là   tưởng  uẩn.  Do  tâm  phân  biệt  tốt  xấu  phát 

sanh, tâm khởi lên tham dục, sân nhuế, pháp tương ưng, pháp không tương ưng 

với tâm, gọi là  hành uẩn; sáu căn trần hòa hợp sanh sáu thức, sáu thức ấy phân 

biệt hòa hợp thành vô lượng vô biên tâm, gọi là  thức uẩn. 

Ma  chết  là  do  vô  thường  nên  phá  sự  tương  tục  của  mạng  sống  của  thân  ngũ 

uẩn, lìa hết ba pháp là thọ, noãn, thức, nên gọi là Ma chết. 

Ma trời là chủ cõi Dục, đắm sâu cái vui thế gian, vì có sở đắc, nên sanh tà kiến, 

ganh ghét tất cả thánh hiền, Niết bàn, đạo pháp. Ấy gọi là Ma trời. 

Ma Trung Hoa dịch là hay cướp mạng. Chỉ Ma chết mới thật sự cướp mạng, các 

ma kia cũng làm nhân duyên cướp thân mạng, và cũng cướp mạng sống trí tuệ, 

thế nên gọi nó là kẻ giết. 

Hỏi: Một Ma năm ấm đã gồm ba thứ ma, cớ gì nói riêng ra bốn? 

Ðáp: Thật một là Ma, nhưng vì phân biệt nghĩa nó nên có bốn. Ma phiền não là 

do người ta tham dục, sân nhuế, nên chết và có thể làm nhân duyên cướp mạng 

sống. Nó là nhân duyên gần cướp mạng sống, nên nói riêng. 

Ma trời do nghiệp phước đức hỗn tạp nên được thế lực lớn, do tà kiến nên có 

thể  cướp  mạng  sống  trí  tuệ,  cũng  làm  nhân  duyên  cho  sự  chết,  thế  nên  nói 

riêng. 

Ma trời do nghiệp phước đức hỗn tạp nên được thế lực lớn, do tà kiến nên có 

thể  cướp  mạng  sống  trí  tuệ,  cũng  làm  nhân  duyên  cho  sự  chết,  thế  nên  nói 

riêng. 

Sức của vô thường chết lớn, không một ai tránh khỏi, rất đáng sợ đáng chán, thế 

nên nói riêng ma chết. 

Hỏi: Vì sao Ma làm não loạn người tu? 

Ðáp: Trước đã nói rộng. Trong phẩm này đều có nói nghĩa bốn thứ Ma, chỉ tùy 

chỗ mà nói. 

* Lại nữa, ba Ma không rời nhau, nêu có năm uẩn thời có phiền não, có phiền 

não thời thiên ma được chỗ dễ để phá; năm uẩn và phiền não hòa hợp nên có 

thiên Ma. Thế nên Tu bồ đề hỏi Phật: Trên đã tán thán công đức Bồ tát, cớ sao 

nay  nói  Bồ  tát  có  Ma  sự  khởi  lên?  Phật  đáp:  Biện  tài  vui  nói  không  sanh  khởi 

liền, ấy là Ma sự. Nếu Bồ tát thương xót chúng sanh, lên tòa cao thuyết pháp, 

mà Biện tài vui nói không sanh khởi, thời thính giả ưu sầu nói rằng: Chúng ta cố 

đi  đến  nghe  mà  pháp  sư  không  nói;  hoặc  nghĩ  rằng  pháp  sư  sợ  sệt  cho  nên 

không thể nói; hoặc bảo pháp sư không biết cho nên không thể nói; hoặc tự nghĩ 

mình tội lỗi rất nặng nên không nói; hoặc bảo vì không được cúng dường nên 

không chịu nói; hoặc bảo vì khinh hèn chúng ta nên không nói; hoặc vì quen ưa 

vui nên không nói. Do các nhân duyên như vậy, làm cho tâm thính giả bại hoại; 

vì không vui nên gọi là Ma sự. 

* Lại nữa, Bồ tát vì thương xót chúng sanh, đi đến muốn thuyết pháp, thính giả 

muốn nghe, tâm pháp sư muốn nói, mà miệng không nói được, thấy rõ ràng là 

Ma sự, như ma xâm nhập tâm A nan, Phật hỏi ba lần, mà ba lần không đáp, lâu 

mới đáp. 

Trong đây Tu bồ đề thưa Thế Tôn: Vì sao biện tài không sanh khởi liền? 

Phật đáp: Bồ tát khi tu sáu ba la mật, khó đầy đủ sáu ba la mật, vì sao? Vì người 

ấy do nhân duyên đời trước độn căn, biếng nhác, ma được chỗ dễ; không nhất 

tâm tu sáu ba la mật, nên biện tài vui nói không sanh khởi liền. 

Hỏi: Như biện tài vui nói không sanh khởi liền ấy là Ma sự, nay biện tài vui nói 

vụt sanh khởi có gì lại là Ma sự? 

Ðáp: Ấy là vì pháp sư ái pháp, đắm pháp, cầu thanh danh, nên tự phóng túng vui 

nói, không có nghĩa lý, như ngựa lung khó ngăn, lại như nước lớn mênh mông, 

hỗn tạp mọi đồ nhơ. Thế nên trong đây Phật tự nói: Bồ tát tu sáu ba la mật mà 

ưa đắm thuyết pháp, ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Bát nhã ba la mật vì phá tâm kiêu mạn nên xuất hiện, mà người chép 

kinh này lại sanh tâm chấp ngã, kiêu mạn, tâm kiêu mạn nên thân cũng tự cao, 

nghĩa là ngạo mạn vô lễ, khi chép kinh Bát nhã ba la mật dùng tâm khinh mạn, 

tâm sân nhuế, giỡn cười bất kính. 

*  Lại  nữa,  đối  với  Bát  nhã  ba  la  mật  nếu  nhất  tâm,  nhiếp  tâm  còn  khó  được, 

huống  gì  đem  tâm  tán  loạn  mà  chép.  Khi  chép  theo  miệng  người  truyền  trao, 

hoặc chép theo kinh quyển, nếu nhất tâm hòa hợp thời được. Nếu người truyền 

không trao cho, như vậy là không hòa hợp. 

* Lại nữa, khi xem Bát nhã ba la mật, phẩm nào cũng nói không, không có điều 

gì đáng vui, liền nghĩ rằng: Ta đối với kinh này không được ý vị, bèn bỏ đi. Bát 

nhã ba la mật là căn bản của tất cả điều vui, người ấy không được ý vị, ấy là Ma 

sự. 

* Lại nữa, khi thọ trì, đọc tụng, thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng, mà ngạo mạn vô lễ, 

hiện tướng cười cợt, tâm tán loạn, không hòa hợp, như trên nói. 

Cùng  nhau  khinh  miệt  là  khi  theo  người  lãnh  thọ,  nhớ  nghĩ  đúng,  mới  có  việc 

thầy trò khinh dể nhau; còn khi chép kinh, chỉ có bỏ đi, không khinh dể nhau, thế 

nên không có khinh miệt. 

Hỏi: Ðối việc trên, cớ sao chỉ hỏi không được ý vị trong kinh, mà không hỏi việc 

khác? 

Ðáp: Bát nhã ba la mật, được thánh nhân nói ra, khác với phàm phu nói, thế nên 

ngưòi phàm phu không được ý vị. Ý Tu bồ đề là Bát nhã ba la mật là tích tụ trân 

bảo thanh tịnh, hay làm lợi chúng sanh, không có tội lỗi, cớ sao người ấy không 

được ý vị? 

Phật đáp: Vì người ấy đời trước tu sáu ba la mật không lâu, vì năm căn tín, tấn 

v.v... mỏng, nên không thể tin pháp không, vô tướng, vô tác, không nơi nương 

tựa. Tâm tán loạn khởi lên nói rằng: Phật là bậc Nhất thiết trí, cớ sao không thọ 

ký cho ta, liền bỏ đi. Các điều khác dễ hiểu, nên không nói. 

Tu bồ đề hỏi: Nếu như vậy,cớ sao không thọ ký cho tôi? Phật là bậc đại bi nên 

thương xót, niệm tưởng, phòng hộ tâm kia khỏi bị đọa ác. Phật dạy: Người chưa 

vào ngôi pháp, chư Phật không thọ ký, vì sao? Vì chư Phật tuy biết hết việc lâu 

xa của chúng sanh, nhưng vì hàng tiên nhân đủ 5 thần thông và chư thiên, thấy 

người  chưa  có  nhân  duyên  của  hành  nghiệp  thiện  đáng  được  thọ  ký  mà  nếu 

Phật thọ ký, thời sẽ khinh Phật mà không tin: "Không có đủ nhân duyên cớ sao 

thọ  ký  cho?";  thế  nên  người  vào  ngôi  pháp  mới  được  thọ  ký.  Danh  tự  và  xóm 

làng người ấy, cũng như vậy. Người ấy từ tòa đứng dậy bỏ đi, tùy kia khởi niệm 

nhiều ít, mỗi niệm trừ một kiếp, khi trả hết tội, trở lại làm thân người mới sẽ trở 

lại tu bấy nhiêu kiếp bằng kiếp trả tội. 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề, Bồ tát học các kinh khác bỏ  Bát nhã ba la mật, thời 

trọn không thể đạt được trí Nhất thiết chủng. Thiện nam tử thiện nữ nhân ấy bỏ 

gốc, vin lấy cành lá, cũng nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức thế Tôn, những kinh kác là những kinh gì, 

mà thiện nam tử thiện nữ nhân học không thể đạt đến trí Nhất thiết chủng? 

Phật dạy: Ấy là kinh mà hàng Thanh văn cần học; đó là bốn niệm xứ, bốn chánh 

cần, bốn như ý túc, năm căn, năm lực, bảy giác phần, tám Thánh đạo phần; ba 

cửa giải thoát là không, vô tướng, vô tác. Thiện nam tử thiện nữ nhân ở trong đó 

chứng được quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A na hàm và quả A la hán. Ấy 

là sở hành của Thanh văn, không thể dạt đến trí Nhất thiết chủng. 

Như vậy là thiện nam tử, thiện nữ nhân bỏ Bát nhã ba la mật mà thân cận các 

kinh khác ấy, vì sao? Tu bồ đề từ trong Bát nhã ba la mật xuất sinh các Bồ tát 

ma ha tát, thành tựu pháp thế gian, xuất thế gian. 

Tu bồ đề, Bồ tát ma ha tát học Bát nhã ba la mật, cũng học pháp thế gian, xuất 

thế gian. Tu bồ đề, ví như chó không theo chủ kiếm ăn, mà lại theo người làm 

việc kiếm ăn. Như vậy, Tu bồ đề, đời vị lai có thiện nam tử, thiện nữ nhân, bỏ 

gốc  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu  mà  vin  lấy  cành  lá  các  kinh  của  hành  Thanh 

văn, Bích chi Phật hành trì; nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồđề, thí như có người muốn thấy voi, thấy rồi trở lại đi xem dấu chân nó. Tu 

bồ đề, ý ông nghĩ sao? Người ấy sáng suốt chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không sáng suốt, bạch Thế Tôn. 

Phật  dạy:  Các  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  cầu  Phâït  đạo  cũng  như  vậy,  đã 

được nghe Bát nhã ba la mật thâm sâu rồi bỏ đi, mà thủ lấy kinh cần tu học của 

hàng Thanh văn, Bích chi Phật. Tu bồ đề, nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Tu  bồ  đề,  thí  như  người  muốn  thấy  biển  lớn,  lại  đi  tìm  nước  ở  dấu  chân  trâu, 

nghĩ rằng: Nước biển lớn có bằng nước này chăng? Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? 

người ấy là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không. 

Phật dạy: Ðời vị lai có thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Phật đạo cũng như vậy, 

được  nghe  Bát  nhã  ba  la  mật  rồi  bỏ  đi,  mà  thủ  lấy  kinh  cần  tu  học  của  hàng 

Thanh văn, Bích chi Phật; nên biết đó cũng là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồ đề, thí như thợ khéo hoặc học trò của thợ khéo nghĩ muốn làm cung điện 

thù thắng của trời Ðế thích, lại đo cung điện mặt trời mặt trăng. Tu bồ đề, ý ông 

nghĩ sao? Người ấy là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không. 

Như vậy, Tu bồ đề, đời vị lai có thiện nam tử, thiện nữ nhân phước đức mỏng 

cầu  Phật  đạo,  đã  được  nghe  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu  rồi  bỏ  đi,  mà  tìm  trí 

Nhất thiết chủng trong kinh của hàng Thanh văn, Bích chi Phật tu học. Tu bồ đề, 

ý ông nghĩ sao? Người ấy là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không. 

Phật dạy: Nên biết đó cũng là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồ đề, thí như có người muốn thấy Chuyển luân Thánh vương, khi thấy mà 

không  biết,  sau  thấy  các  tiểu  quốc  vương,  thủ  lấy  tướng  mạo  rồi  nói  rằng: 

Chuyển luân Thánh vương có khác gì đây? Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Người ấy 

là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không. 

Tu bồ đề, đời vị lai có thiện nam tử, thiện nữ nhân phước đức mỏng, cầu Phật 

đạo, được nghe Bát nhã ba la mật thâm sâu rồi bỏ đi, mà tìm trí Nhất thiết chủng 

trong các kinh của hàng Thanh văn, Bích chi Phật cần tu học. Tu bồ đề, ý ông 

nghĩ sao? Người ấy là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không. 

Phạt dạy: Nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồ đề, thí như người đói được đồ ăn trăm vị, bỏ đi rồi trở lại ăn cơm từ thứ 

lúa 60 ngày. Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Người ấy là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không. 

Phật dạy: Ðời vị lai có thiện nam tử,thiện nữ nhân cầu Phạt đạo, được nghe Bát 

nhã ba la mật thâm sâu rồi bỏ đi, mà tìm cầu trí Nhất thiết chủng trong các kinh 

của hàng Thanh văn, Bích chi Phật tu học. Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Người ấy 

là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không. 

Phật dạy: nên biết đó là ma sự của Bồ tát. 

Tu  bồ  đề,  thí  như  người  được  ngọc  ma  ni  vô  giá,  lại  đem  sánh  với  ngọc  thủy 

tinh. Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao? Người ấy là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không. 

Phật dạy: Ðời vị lai có thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Phật đạo đã được nghe 

Bát nhã ba la mật thâm sâu rồi bỏ đi, mà tìm cầu trí Nhất thiết chủng trong các 

kinh của hàng Thanh văn, Bích chi Phật tu học. Người ấy là thông minh chăng? 

Tu bồ đề thưa: Không! Nên biết đó cũng là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Phật đạo, khi chép kinh Bát 

nhã ba la mật thâm sâu, mà ưa nói những điều không như pháp, thì không chép 

Bát nhã ba la mật thành tựu được. nghĩa là ưa nói sắc, tiếng, mùi, vị, xúc, pháp: 

ưa nói trì giới, thiền định, vô sắc định; ưa nói Thí ba la mật cho đến Bát nhã ba la 

mật; ưa nói bốn niệm xứ cho đến Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề, vì cớ sao? Tu 

bồ đề, vì trong Bát nhã ba la mật không có tướng ưa nói. Tu bồ đề tướng Bát 

nhã  ba  la  mật  là  không  thể  nghĩ  bàn,  tướng  Bát  nhã  ba  la  mật  là  không  sinh 

không diệt, tướng Bát nhã ba la mật là không nhơ không sạch, tướng Bát nhã ba 

la mật là không loạn không tán, tướng Bát nhã ba la mật là không nói không chỉ, 

tướng Bát nhã ba la mật là không lời không nghĩa, tướng Bát nhã ba la mật là 

không gì có được, vì sao? Tu bồ đề, vì trong Bát nhã ba la mật không có tướng 

các pháp. 

Tu bồ đề, nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu đạo Bồ tát, khi chép kinh Bát nhã 

ba la mật, vì các pháp ấy làm tán loạn tâm, nên biết đó cũng là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồ dề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật có thể chép ư? 

Phật dạy: Không thể chép, vì sao? Vì Bát nhã ba la mật không có tự tánh vậy! 

Thiền ba la mật, Tấn ba la mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật, 

cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng  không  có  tự  tánh  vậy.  Nếu  tự  tánh  không  có,  thì 

không gọi là tánh. Pháp không có, không thể chép pháp không có. 

Tu bồ đề, nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Bồ tát đạo, mà nghĩ rằng: Pháp 

không có là Bát nhã ba la mật thâm sâu, nên biết đó chính là ma sự của Bồ tát. 

Bạch  đức  Thế  Tôn,  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  cầu  Bồ  tát  đạo,  dùng  văn  tự 

chép Bát nhã ba la mật, mà tự nghĩ rằng: "Ta chép Bát nhã ba la mật". Vì chấp 

văn tự là Bát nhã ba la mật, nên biết ấy cũng là ma sự của Bồ tát. Vì sao? Bạch 

đức Thế Tôn, vì Bát nhã ba la mật không có văn tự; Thiền ba la mật, Tấn ba la 

mật, Nhẫn ba la mật, Giới ba la mật, Thí ba la mật không có văn tự. 

Bạch đức thếTôn, Sắc không có văn tự; thọ, tưởng, hành, thức không có văn tự; 

cho đến trí Nhất thiết chủng không có văn tự. 

Bạch đức thế Tôn, nếu thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Bồ tát đạo, chấp không 

có văn tự là Bát nhã ba la mật, cho đến chấp không có văn tự là trí Nhất thiết 

chủng, nên biết ấy cũng là ma sự của Bồ tát. Chấp đọc tụng, thuyết giảng, suy 

nghĩ đúng, tu hành đúng như lời nói cũng như vậy. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Phật đạo, khi chép kinh Bát 

nhã ba la mật mà khởi tâm nghĩ đến quốc độ, nghĩ đến xóm làng, nghĩ đến thành 

ấp, nghĩ đến phương hướng, hoặc nghe chê bai thầy mình mà khởi niệm; hoặc 

nghĩ đến cha mẹ, anh em, chị em, các bà con khác; hoặc nghĩ đến giặc; hoặc 

nghĩ đến hạng Chiên đà la; hoặc nghĩ đêùn chúng nữ; nghĩ đến dâm nữ, có các 

dị  niệm  như  vậy  làm  chướng  nạn,  ác  ma  lại  làm  tăng  thêm  niệm  ấy,  phá  hoại 

việc chép kinh Bát nhã ba la mật, phá hoại việc đọc tụng thuyết giảng, nhớ nghĩ 

đúng, tu hành đúng như lời nói. Tu bồ đề, nên biết ấy cũng là ma sự của Bồ tát. 

Lại nữa, Tu bồ đề, thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu  Phật  đạo, được danh  dự, 

cung kính, bố thí, cúng dường y phục, ăn uống, giường nằm, thuốc chữa bệnh, 

các thứ đồ vui, các thiện nam tử, thiện nữ nhân trong khi chép kinh Bát nhã ba la 

mật  hoặc  thọ  trì,  đọc  tụng,  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng  mà  đắm  vào  sự  thọ  dụng, 

chép kinh Bát nhã ba la mật cho đến nhớ nghĩ đúng, không được thành tựu, nên 

biết ấy cũng là ma sự của Bồ tát. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, thiện nam tư,û thiện nữ nhân cầu Phật đạo, khi chép kinh 

Bát nhã ba la mật cho đến tu hành đúng như lời nói, ác Ma khéo léo đem các 

kinh  thâm  diệu  khác  trao  cho  Bồ  tát,  nếu  Bồ  tát  có  trí  tuệ  thì  không  nên  tham 

đắm các kinh thâm  diệu của ác  Ma cho, vì sao? Vì các kinh ấy không thể làm 

cho người đạt đến trí Nhất thiết chủng. trong đây hàng Bồ tát không có trí tuệ, 

nghe các kinh thâm diệu khác liền bỏ kinh Bát nhã ba la mật thâm diệu. 

Tu bồ đề, ở trong kinh Bát nhã ba la mật, Ta đã nói rộng các pháp phương tiện 

của Bồ tát ma ha tát, các Bồ tát ma ha tát nên cầu tìm ở trong đó. 

Tu bồ đề, nay thiện nam tử, thiện nữ nhân cầu Bồ tát đạo mà bỏ kinh Bát nhã ba 

la  mật  thâm  diệu  để  cầu  các  phương  tiện  trong  kinh  thâm  thuộc  Thanh  văn, 

Duyên giác do ma đưa đến, nên biết ấy cũng là ma sự của Bồ tát. 

LUẬN:  Học  các  kinh  khác,  bỏ  kinh  Bát  nhã  ba  la  mật  là:  Có  người  đối  với  Sư 

tăng Thanh văn thọ giới học pháp, lúc đầu không nghe Bát nhã ba la mật, hoặc 

có khi nghe ở nơi khác, song vì đắm pháp đã học trước, nên bỏ Bát nhã ba la 

mật, cứ ở trong pháp đã học trước mà cầu trí Nhất thiết chủng. Hoặc có đệ tử 

Thanh văn, trước nghe Bát nhã ba la mật không biết nghĩa thú, không được ý vị, 

nên hành đạo Bồ tát theo kinh Thanh  văn; hoặc có người là đệ tử Thanh văn, 

được nghe kinh Bát nhã ba la mật, muốn tín thọ, gặp các người Thanh văn khác 

làm  trở  hoại  tâm  kia,  nói  rằng:  Kinh  ấy  trước  sau  mâu  thuẫn  nhau,  không  có 

tướng nhất định, ông nên bỏ đi, trong pháp Thanh văn đâu phải không có. Luận 

Lục Túc A tỳ đàm và các luận nghị, phân biệt các pháp tướng, tức là Bát nhã ba 

la mật; luật Bát thập bộ tức là Giới ba la mật; trong A tỳ đàm phân biệt các thiền, 

giải thoát, các Tam muội v.v... tức là Thiền ba la mật; trong kinh Bổn Sinh ở tam 

tạng tán thán giải thoát, bố thí, nhẫn nhục, tinh tấn tức là Bố thí, Nhẫn, Tinh tấn 

Ba la mật. Do các nhân duyên như vậy, nên bỏ Bát nhã ba la mật mà ở trong 

pháp Thanh văn cầu trí Nhất thiết chủng. Giống như người muốn đư?c gỗ cứng 

tốt, lại bỏ gốc cành mà lượm lấy nhánh lá. Tuy gọi là gỗ mà không dùng được. 

* Lại nữa, Bát nhã ba la mật là Tam tạng, cội gốc có được Bát nhã ba la mật rồi 

lại vì độ chúng sanh nên nói thêm các việc khác, vì vậy nên gọi là nhánh lá. 

* Lại nữa, trong kinh Thanh văn tuy nói thật tướng các pháp, mà không rõ ràng, 

còn trong  kinh Bát nhã ba la mật hiển hiện phân  minh, dễ thấy, dễ được,  như 

người  vin  nhánh  lá  thời  sa  rớt,  nếu  nắm  cành  gốc  thời  kiên  cố.  Nếu  chấp  kinh 

Thanh văn thời rơi vào Tiểu thừa, nếu trì kinh Bát nhã ba la mật thời dễ được Vô 

thượng đạo. Vì thế, nên nói bỏ gốc cành mà lấy nhánh lá. 

Hỏi: Ba mươi bảy đạo phẩm, ba môn giải thoát, trong kinh Bát nhã cũng có, nay 

cớ sao chỉ nói ở trong kinh Thanh văn, Bích chi Phật có? 

Ðáp: Trong Ðại thừa tuy có  nói pháp ấy  mà hợp  với  rốt ráo  không, tâm không 

chấp trước, vì không bỏ trí Nhất thiết chủng, tâm đại bi, vì hết thảy chúng sinh 

mà nói ra, còn trong kinh Thanh văn thời không như vậy vì chứng đắc quả Tiểu 

thừa. 

* Lại nữa, vì Bồ tát tu hành Bát nhã ba la mật nên có thể làm thành tựu pháp thế 

gian, xuất thế gian. Thế nên Bồ tát nếu cầu Phật đạo, hãy nên học Bát nhã ba la 

mật, ví như chó vì chủ giữ nhà, đáng nên theo chủ đòi ăn, lại đi theo người ở, 

đòi ăn. Bồ tát cũng như vậy. Chó ví người tu, Bát nhã ba la mật ví người chủ. 

Trong Bát nhã có đủ thứ lợi ích, lại bỏ đi tìm trong các kinh khác. Phật muốn làm 

cho  rõ  ràng  dễ  thấy,  nên  nói  thí  dụ:  Voi,  biển  lớn,  cung  điện  trời  Ðế  thích, 

Chuyển luân Thánh vương, ngọc vô giá, cũng như vậy. 

Hỏi: Năm dục sinh ra năm triền cái, vì năm triền cái che lấp trí tuệ, nên không 

nên vui nói. Cớ sao vui nói sáu ba la mật khác cho đến Vô thượng đạo mà cho 

rằng không như pháp? 

Ðáp:  Không  như  pháp  là  không  như  thật  tướng  Bát  nhã  ba  la  mật.  Trong  thật 

tướng  Bát  nhã  ba  la  mật  pháp  không  có  định  tướng,  làm  sao  vui  nói?  Nếu  có 

định tướng thời tâm nhiễm trước vui nói? Chư Phật, Bồ tát vì tâm đại bi vì chúng 

sanh  mà  thuyết  pháp,  không  đắm  trước  ngôn  ngữ,  dùng  pháp  không  thể  có 

được, chỉ thị cho chúng sinh tướng rốt ráo không của Bát nhã ba la mật. Người 

ấy chép, đọc tụng ... vì tâm nhiễm trước thủ lấy tướng sáu trần cho đến tướng 

Vô thượng đạo, nên gọi là không như pháp. 

Hỏi: Nếu Bát nhã ba la mật rốt ráo không, không có gì không thể chép, đọc tụng, 

như vậy, thời không nên có ma sự? 

Ðáp: Rốt ráo không, không có gì cũng chẳng phải tướng Bát nhã ba la mật, cớ 

sao là Ma sự? Trong đây nói, nếu người ấy biết tướng không có gì là tướng Bát 

nhã ba la mật thì đó tức là Ma sự. Nếu dùng văn tự chép Bát nhã ba la mật, tự 

biết rằng ta chép Bát nhã ba la mật; có tâm nhiễm trước ấy tức là Ma sự. Nếu 

người biết tướng Bát nhã ba la mật không đem tâm chấp trước chép, đọc, tụng 

thời nếu có kẻ đến phá; ấy là phá Bát nhã ba la mật. 

* Lại nữa, bên trong có ma phiền não, bên ngoài có Ma trời, vì nhân duyên của 

hai việc ấy nên khi chép Bát nhã ba la mật, cho đến tu hành đều làm hoại Bát 

nhã ba la mật. 

Niệm khởi là nghĩ quốc độ này không an ổn, quốc độ kia giàu vui. Nghĩ đến xóm 

làng, thành ấp, phương hướng cũng như vậy; hoặc nghe chê bai thầy mình mà 

bỏ Bát nhã ba la mật để giúp thầy trừ diệt tướng xấu; hoặc nghe cha mẹ bị tật 

bệnh, bận việc quan; hoặc nghĩ đến giặc khủng bố, khởi tâm muốn đi đến chỗ 

khác; nghĩ đến hạng Chiên đà la cũng như vậy. Ở chung với giặc, Chiên đà la, 

thời nổi sân hận; ở chung với chúng nữ dâm nữ thời dục tâm khởi lên. Có các 

nhân duyên như vậy phá hoại Bát nhã ba la mật. Bồ tát giác tri, hãy chớ nghĩ, 

chớ nói. 

Hoặc khi chép kinh Bát nhã ba la mật, người độn căn được sự cung kính, cúng 

dường nhiều hay sinh tâm ái trước, nghĩ rằng: Ta chép được, hành theo được 

kinh. Có sự ái trước lợi dưỡng ấy tức là Ma sự. Còn người lợi căn thì ma suy 

nghĩ Bồ tát lợi căn ấy không ái trước cái vui thế gian, nhất tâm thọ trì Bát nhã ba 

la  mật,  người  ấy  ta  không  thể  phá  hoại.  Ta  nay  nên  đem  kinh  thâm  diệu  của 

Thanh văn làm chuyển đổi tâm kia, khiền thành A la hán. 

Phật dạy: Kinh Thanh văn tuy sâu xa, không nên tham đắm, thí như cục vàng đốt 

cháy, sắc tuy đẹp mà không thể cầm. Nếu Bồ tát không có phương tiện (trí tuệ) 

không có lợi căn lớn, gặp được kinh này hoan hỷ cho là không, vô tướng, vô tác, 

làm dứt hết gốc khổ, không còn chi hơn, liền bỏ kinh Bát nhã ba la mật, ấy cũng 

là ma sự, vì sao? Vì trong đây Phật nói nhân duyên rằng: Ở trong Bát nhã ba la 

mật nói rộng pháp phương tiện của Bồ tát, là quán Thanh văn, Bích chi Phật đạo 

mà không thủ chứng, vì tâm đại bi nên thật hành ba môn giải thoát, thí như lấy 

ván  sữa  hòa  với  chất  độc,  thế  lực  chất  độc  tiêu  tan,  không  thể  hại  người.  Bát 

nhã cũng như vậy, Bồ tát ở trong Bát nhã cầu đạo vô thượng dễ được, ở trong 

các  kinh  khác  cầu  khó  được,  như  chỉ  uống  chất  độc.  Thế  nên,  không  nên  tìm 

đạo Bồ tát trong kinh Thanh văn. 



GIẢI THÍCH: PHẨM HAI BÊN KHÔNG HÒA HỢP THỨ 47. 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm cái lỗi hai bên không hòa hợp). 

(Kinh Ðại Bát nhã ghi: Phẩm không hòa hợp thứ 45). 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề, ngưới nghe pháp muốn chép, thọ trì kinh Bát nhã ba la 

mật và đọc tụng, hỏi nghĩa, nhớ nghĩ đúng, song người thuyết pháp biếng nhác 

không muốn nói cho. Nên biết ấy là ma sự của Bồ tát. 

Tu bồ đề, ngưới thuyết pháp tâm không biếng nhác, muốn bảo chép, thọ trì Bát 

nhã ba la mật, mà người nghe pháp lại không muốn thọ. Hai tâm không hòa hợp 

như vậy. Nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người nghe pháp muốn chép, thọ trì Bát nhã ba la mật, và 

đọc tụng, cho đến nhớ nghĩ đúng, mà người thuyết pháp lại muốn đi đến phương 

khác. Nên biết ấy là Ma sự. 

Tu  bồ  đề,  người  thuyết  pháp  muốn  bảo  chép,  thọ  trì  Bát  nhã  ba  la  mật,  song 

người  nghe  pháp  lại  muốn  đi  đến  phương  khác.  Hai  tâm  không  hòa  hợp  như 

vậy. Nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp quý trọng của bố thí y phục, ẩm thực, đồ 

nằm, thuốc men, vật nuôi sống, mà người nghe pháp thì ít muốn biết đủ, tu hạnh 

xa lìa, nhiếp niệm tinh tấn, nhất tâm trí tuệ. hai bên không hòa hợp, nên không 

được chép Bát nhã ba la mật và thọ trì, đọc tụng, hỏi nghĩa, nhớ nghĩ đúng, nên 

biết ấy là Ma sự. 

Tu bồ đề, người thuyết pháp ít muốn biết đủ, tu hạnh xa lìa, nhiếp niệm tinh tấn, 

nhất tâm trí tuệ, mà người nghe pháp lại quý trọng của bố thí y phục, ẩm thực, 

đồ  nằm,  thuốc  men,  vật  nuôi  sống.  Hai  bên  không  hòa  hợp  nên  không  được 

chép, thọ trì Bát nhã ba la mật và đọc tụng, hỏi nghĩa, nhớ nghĩ đúng, nên biết 

ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, trong khi người thuyết pháp thọ trì mười hai hạnh đầu đà là: 

1. Ở chỗ vắng (A lan nhã) 2. Thường khất thực, 3. Mặc áo vá, 4. Ngày ăn một 

bữa ngọ (nhất tọa thực) 5. Ăn có tiết  độ, 6. Sau giờ ngọ không uống nước có 

xác,  7.  Ở  gò  mả,  8.  Ở  dưới  cây,  9.  Ở  chỗ  đất  trống,  10.  Thường  ngồi  không 

nằm, 11. Theo thứ lớp khất thực, 12. Chỉ có 3 y. ( Mười hai hạnh này nhiều chỗ 

ghi sai khác nhau - N.D), còn người nghe pháp lại không thọ trì mười hai hạnh 

đầu đà, không ở chỗ vắng cho đến không chỉ thọ ba y. Hai bên không hòa hợp 

nên không đưọc chép, giữ gìn Bát nhã ba la mật và đọc tụng, hỏi nghĩ, nhớ nghĩ 

đúng. Nên biết ấy là Ma sự. 

Tu bồ đề, trong khi người nghe pháp thọ trì mười hai hạnh đầu đà, ở chỗ vắng 

cho đến thọ chỉ ba y, còn người thuyết pháp không thọ trì mười hai hạnh đầu đà, 

không ở chỗ vắng, cho đến không thọ chỉ ba y, hai bên không hòa hợp, không 

chép,  thọ  trì  Bát  nhã  ba  la  mạât  và  đọc  tụng,  hỏi  nghĩa,  nhớ  nghĩ  đúng  được. 

Nên biết ấy là Ma sự. 

LUẬN: Tất cả pháp hữu vi do nhân duyên hòa hợp sanh, các duyên ly tán thời 

không có, thí như dùi đồ để lấy lửa, phải có cái dùi, có đồ mồi là hai thứ để có 

được lửa.Viết chép  Bát nhã cho đến nhớ nghĩ đúng cũng như  vậy, phải có đủ 

nhân  duyên  trong  ngoài  hòa  hợp  mới  thành,  nghĩa  là  thầy  và  đệ  tử  phải  đồng 

tâm  đồng  sự  mới  chép  thành  được.  Thế  nên  Phật  bảo  Tu  bồ  đề,  người  nghe 

pháp, phát khởi năm thiện căn là tín, tấn, niệm, định, tuệ. Muốn chép, thọ trì Bát 

nhã cho đến nhớ nghĩ đúng, mà người thuyết pháp vì năm triền cái che tâm nên 

không muốn thuyết! 

Hỏi: Nếu vì năm triền cái che tâm nên không muốn thuyết, thế sao làm thầy? 

Ðáp: người ấy đắm cái vui thế gian, chẳng quán không, vô thường, tuy tâm hiểu, 

miệng nói, mà không tự thật hành, còn đệ tử tuy tâm muốn tu mà không hiểu rõ, 

không có nơi nào khác nên phải hỏi người ấy; hoặc có khi thầy phát tâm từ bi 

muốn khiến chép, thọ trì Bát nhã, mà đệ tử ám độn không phát khởi năm thiện 

căn, đắm cái vui thế gian, nên không muốn nghe lời chép, thọ trì cho đến nhớ 

nghĩ đúng Bát nhã. 

Hỏi: Nếu không muốn thọ trì, cớ sao gọi là người nghe pháp? 

Ðáp: Chỉ nghe lãnh thọ ít nhiều, và đọc tụng mà không rốt ráo thành tựu được, 

nên chỉ gọi là nghe pháp. Nếu cả hai người đồng có thiện tâm thời có thể được 

Bát nhã ba la mật, nến không đồng có thiện tâm thời chẳng được, ấy gọi là Ma 

sự. 

Phiền não bên trong nổi lên, thiên tử ma bên ngoài bèn trợ duyên, xa lìa Bát nhã, 

thời Bồ tát nên giác tĩnh biết đó là ma,  ngăn đừng cho  khởi. Nếu tự mình thối 

mất, hãy làm cho đầy đủ lại; nếu đệ tử thối mất, hãy dạy cho được lại. 

* Lại nữa, hoặc thầy có tâm từ bi mỏng, bỏ đệ tử mà đi đến phưong khác, hoặc 

vì không thích với đất nước, bốn đại chẳng hòa; hoặc vì thiện pháp không được 

tăng ích,  hoặc  vì lạnh nóng không hợp,  hoặc  vì đất đai hoang  vu,  vì các nhân 

duyên  như  vậy  mà  đi  đến  phương  khác,  trong  khi  đó  đệ  tử  cũng  vì  các  nhân 

duyên mà không thể đi theo thầy. Có người vì quý trọng lợi dưỡng, như trên nói 


vì năm triền cái che tâm v.v... 

* Lại nữa, hai người đều có lòng tin, có giới hạnh, mà một người dùng mười hai 

hạnh đầu đà để trang nghiêm giới, còn một người không thể. 

Hỏi: Vì sao một người không thể? 

Ðáp: Phật kiết giới,  đệ tử thọ trì, mười  hai hạnh  đầu đà không gọi là giới, thật 

hành  được  thời  giới  được  trang  nghiêm,  không  thật  hành  được  không  phải  là 

phạm giới, thí như bố thí, làm thì được phước, không bố thí được cũng không có 

tội. Hạnh đầu đà cũng như vậy. Thế nên, hai bên không hòa hợp, là Ma sự. 

Mười hai hạnh đầu  đà là hành giả cho  việc ở nhà sinh phiền não,  nên bỏ cha 

mẹ, vợ con, quyến thuộc, xuất gia hành đạo, song thầy trò đồng học thì trở lại bị 

ràng buộc, tâm lại rối loạn, thế nên thọ phép ở chỗ vắng, để thân xa lìa ồn ào, ở 

chỗ không nhàn. 

Xa  lìa  là  gần  nhất  trong  ba  dặm,  xa  hơn  nữa  càng  hay.  Ðược  thân  xa  lìa  rồi, 

cũng nên khiến tâm xa lìa năm dục, năm triền cái. 

 Nếu nhận lời mời ăn, hoặc ăn cùng chúng Tăng  là nhân duyên dễ khởi lên lậu 

hoặc, vì sao? Vì nhận lời mời ăn, nếu được mời thì nghĩ rằng ta là người tốt có 

phước đức nên được mời ; nếu không được mời thời chê người kia không hiểu 

biết,  người  không  đáng  mời  lại  mời,  người  đáng  mời  lại  không  mời.  Hoặc  tự 

khinh bạc, áo não tự trách mà sinh buồn khổ. Sự tham ưu đó dễ làm ngăn ngại 

đạo. 

Ăn cùng chúng Tăng là vào giữa chúng, tất phải theo qui tắc của chúng, xử đoán 

công việc, đuổi người, liệu lý việc chúng tăng, phân xử sai khiến, thời tâm bị tán 

loạn; phế bỏ tu đạo. Vì những việc làm não loạn như vậy, nên thọ pháp thường 

khất thực. 

 Vì áo đẹp  nên phải dong ruổi bốn phương, rơi vào lối sống tà mạng; nếu nhận 

áo tốt của người cho, thời sanh tâm gần gũi ái trước, nếu không gần gũi ái trước 

họ thời đàn việt hận. Nếu ở giữa chúng nhận được y thời có các lỗi như trên nói. 

Lại y tốt là chỗ tham đắm của người chưa đắc đạo. Vì y tốt mà chuốc lấy nạn 

giặc cướp, hoặc phải mất mạng, có những tai hoạn như vậy, nên thọ pháp mặc 

áo vá xấu xí. Hành giả nghĩ rằng: Tìm một bữa ăn trong một ngày còn nhiều trở 

ngại,  huống  gì  bữa  ăn  nhẹ,  ăn  giữa  ngọ,  ăn  sau  ngọ,  nếu  không  tự  giảm  bớt, 

thời mất công nữa ngày, không thể nhất tâm hành đạo. 

Phật pháp cốt vì tu đạo, không phải vì nuôi thân, như nuôi ngựa nuôi heo, vì thế 

nên dứt việc thường ăn; thọ pháp ngày ăn một bữa ngọ. 

Có người tuy ngày ăn một bữa ngọ, mà tâm tham ăn quá độ, bụng phình hơi thở 

nghẹt, phế bỏ tu đạo. Thế nên, thọ pháp ăn có tiết độ; tiết độ là lược nói tùy sức 

ăn được, ba phần chừa lại một phần, thời thân nhẹ nhàng an ổn, dễ tiêu, không 

có bệnh. Thân không tổn hại, thời việc hành đạo không phế bỏ. Như trong kinh, 

ngài Xá lợi phất nói: "Nếu ta ăn năm miếng sáu miếng, bổ túc thêm nước, là đủ 

nuôi thân". Với người Trung Quốc ăn trưa có thể kể mười miếng (?). 

Có người tuy ăn có tiết độ, nhưng quá giờ ngọ còn uống nước có xác thời tâm 

sanh  vui  đắm,  nên  tìm  nước  gạo,  nước  quả,  nưóc  mật  v.v...  muốn  uống  mãi 

không  chán,  nên  không  thể  nhất  tâm  tu  tập  thiện  pháp,  như  ngựa  không  buộc 

dây  cương,  cứ  muốn  ăn  cỏ  quanh  quẩn,  không  chịu  lên  đường,  nếu  có  dây 

cương thời ý muốn ăn cỏ không còn, đi theo ý người. Vì thế, nên thọ pháp sau 

giờ ngọ không uống nước có xác. 

Quán không, quán vô thường là cửa ban đầu bước vào Phật pháp, hay làm chán 

lìa ba cõi. 

 Gò mã  thường có tiếng khóc lóc buồn than, thây chết bừa bãi, tận mắt thấy cảnh 

vô thường. Sau đó hoặc thiêu cháy, bị chim thú ăn, không bao lâu tiêu hết. Nhân 

quán thây chết mà dễ ngộ được tướng vô thường, tướng không của các pháp. 

Lại ở gò mả, hoặc thấy thây chết tan rã hôi hám bất tịnh, dễ thành được quán 9 

cách  (cữu  tưởng  quán).  Ðây  là  cửa  ban  đầu  để  lìa  tham  dục.  Vì  vậy  nên  thọ 

pháp ở giữa gò mả, quán bất tịnh, vô thường xong, việc đắc đạo thành, bỏ gò 

mả mà đi đến dưới cây, người chưa đắc đạo, tâm không quá chán, thì hãy thủ 

lấy  tướng  thây  chết,  ấy  mà  ở  dưới  cây  suy  nghĩ:  Như  Phật  lúc  Ðản  sanh,  lúc 

thành  đạo,  lúc  Chuyển  pháp  luân,  lúc  vào  Niết  bàn  đều  ở  dưới  cây.  Hành  giả 

theo phép tắc của chư Phật thường ở dưới cây. Do các nhân duyên như vậy nên 

thọ pháp ở dưới cây. Do các nhân duyên như vậy nên thọ pháp ở dưới cây. 

Hoặc hành giả quán dưới gốc cây không khác gì nữa cái nhà, che im vui mát. 

Lại nếu sanh tâm ái trước cho rằng ta ở cây này rất tốt, cây kia không bằng, vì 

sanh tâm lậu hoặc như vậy, nên đi đến ở chỗ đất trống, suy nghĩ rằng: Ở dưới 

cây có hai việc dở: 1. Mưa dột ẩm ướt, 2. Phân chim nhớp thân, trùng độc chung 

đụng, còn chỗ đất trống thời không có việc dở đó. Ở chỗ đất trống thời mặc y 

thuyết  pháp,  tùy  ý  vui  thích.  Trăng  sáng  soi  khắp,  bầu  trời  trong  sáng,  tâm  dễ 

nhập vào "Không tam muội". Trong bốn oai nghi của thân, ngồi là tốt nhất, ăn dễ 

tiêu hóa, hơi thở điều hòa. Người cầu đạo, việc lớn chưa thành, giặc phiền não 

thường rình tìm chỗ dễ, thuận tiện, vậy không nên nằm yên. Nếu đi, nếu đứng 

thời tâm động khó thu nhiếp, và cũng không thể đi lâu, đ?ng lâu. Vì thế nên thọ 

pháp thường ngồi. Nếu khi muốn ngủ, thời hông không chính chiếu. 

Hành  giả  không  đắm  trước  vị  ngon,  không  khinh  chúng  sanh,  tâm  bình  đẳng 

thương xót, mà thứ lớp khất thực, không chọn nơi giàu nghèo, nên thọ pháp thứ 

lớp khất thực. 

Hành giả ít muốn biết đủ, áo đủ che thân, không nhiều không ít, nên chỉ có ba y. 

Người bạch  y (hàng mặc trắng tức cư sĩ  - N.D) vì cầu vui nên chứa nhiều áo; 

hoặc có kẻ ngoại đạo tu khổ hạnh trần truồng không biết hổ. Thế nên đệ tử Phật 

lìa bỏ hai cực đoan ấy, hành xử theo trung đạo. 

Chỗ ở chỗ ăn thường dùng hằng ngày nên nhiều việc, còn áo không cần tìm cầu 

hằng ngày, nên lược nói. 

Mười hai hạnh đầu đà ấy là ý Phật muốn khiến đệ tử hành theo đạo, bỏ cái vui 

thế gian, nên tán thán mười hai hạnh đầu đà. Ý Phật thường lấy hạnh đầu đà 

làm gốc, vì có nhân duyên chẳng đaàu7841?ng đừng nên mới cho phép làm các 

việc khác. Như lúc Phật Chuyển động bánh xe pháp, năm Tỳ kheo mới đắc đạo, 

thưa Phật rằng: Chúng con nên mặc áo gì? Phật dạy: Nên mặc áo vá. Lại khi thọ 

giới  pháp,  phải  suốt  đời  mặc  áo  vá,  khất  thực,  ở  dưới  cây,  dùng  thuốc  dư  để 

chữa  bệnh.  Ðối  với  bốn  Thánh  chủng  xưa,  trong  đó  hạnh  đầu  đà  gồm  có  ba 

Thánh chủng. 

Phật  pháp  chỉ  lấy  trí  tuệ  làm  gốc,  không  vì  sợ  khổ  làm  đầu,  cách  ấy  đều  giúp 

đạo, tùy thuận đạo, nên Phật thường tán thán. 

 (Hết cuốn 68 theo bản Hán) 

  

Cuốn 69 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp có lòng tin có căn lành, muốn chép, 

thọ  trì  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu,  song  người  nghe 

pháp không có lòng tin, phá giới, làm việc ác, không muốn chép, thọ trì cho đến 

nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

Tu  bồ  đề,  người  nghe  pháp  có  lòng  tin,  có  căn  lành,  mà  người  thuyết  pháp, 

không có lòng tin, phá giới, làm việc ác, hai bên không hòa hợp; nên biết ấy là 

Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp, có thể bố thí tất cả, tâm không lẫn tiếc, 

song người nghe pháp tâm lẫn tiếc không thí xả; nên biết ấy là Ma sự. Tu bồ đề, 

người nghe pháp bố thí được tất cả, tâm không lẫn tiếc, còn người thuyết pháp 

lẫn  pháp  không  bố  thí,  hai  bên  không  hòa  hợp,  không  được  chép,  thọ  trì,  cho 

đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người nghe pháp muốn cúng dường người thuyết pháp y 

phục, ẩm thực, đồ nằm, thuốc men, vật cần dùng nuôi sống, song người thuyết 

pháp không muốn thọ nhận; nên biết ấy là Ma sự. Tu bồ đề, người thuyết pháp 

muốn cung cấp người  nghe pháp  y phục, cho đến  vật cần  dùng để nuôi sống, 

mà người nghe pháp không muốn thọ nhận, hai bên không hòa hợp, nên không 

được chép thành, thọ trì cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật; nên biết ấy là 

Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp dễ ngộ, song người nghe pháp ám độn, 

nên biết ấy là Ma sự. Tu bồ đề, người nghe pháp dễ ngộ, mà người thuyết pháp 

ám độn, hai bên  không hòa hợp, không được  chép  thành, thọ trì cho đến nhớ 

nghĩ đúng được Bát nhã ba la mật; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp biết nghĩa thứ lớp mười hai bộ kinh, đó là 

Tu đa la cho đến Ưu ba đề xá, song người nghe pháp không biết nghĩa thứ lớp 

mười hai bộ kinh, nên biết ấy là Ma sự. Hoặc người nghe pháp biết nghĩa thứ 

lớp mười hai bộ kinh, mà người thuyết pháp không biết nghĩa thứ lớp mười hai 

bộ kinh; hai bên không hòa hợp, nên không được chép thành cho đến nhớ nghĩ 

đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  người  thuyết  pháp  thành  tựu  sáu  ba  la  mật,  song  người 

nghe pháp không thành tựu sáu ba la mật, hai bên không hòa hợp, không được 

chép cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

Hoặc người nghe pháp có sáu ba la mật, mà người thuyết pháp không có sáu ba 

la mật, hai bên không hòa hợp, nên không được chép thành cho đến nhớ nghĩ 

đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp đối với sáu ba la mật, có sức phương 

tiện, song người nghe pháp đối với sáu ba la mật không có sức phương tiện, hai 

bên không hòa hợp, không được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba 

la mật; nên biết ấy là Ma sự. Hoặc người  nghe pháp đối  với sáu ba la mật có 

sức  phương  tiện,  mà  người  thuyết  pháp  đối  với  sáu  ba  la  mật  không  có  sức 

phương tiện, hai bên không hòa hợp, nên không được chép thành cho đến nhớ 

nghĩ đúng Bát nhã ba la mật; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người  thuyết pháp được Ðà la ni, song người  nghe pháp 

không có Ðà la ni, hai bên không hòa hợp, không được chép thành cho đến nhớ 

nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. Hoặc người nghe 

pháp được Ðà la ni, mà người thuyết pháp không có Ðà la ni, hai bên không hòa 

hợp,  nên  không  được  chép  thành  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng  Bát  nhã  ba  la  mật 

thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người  thuyết pháp  muốn khiến chép thọ trì, đọc tụng cho 

đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật; song người nghe pháp không muốn chép, 

thọ trì, đọc tụng cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật, hai bên không hòa 

hợp, nên không được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật; nên 

biết ấy là Ma sự. Hoặc người nghe pháp muốn chép, đọc tụng cho đến nhớ nghĩ 

đúng Bát nhã ba la mật, mà người thuyết pháp không muốn khiến chép Bát nhã 

ba la mật, cho đến không muốn khiến giảng thuyết, hai bên không hòa hợp, nên 

không được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên 

biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp lìa tham dục, sân nhuế, ngủ nghỉ, giao 

động,  hối  hận,  nghi  ngờ,  song  người  thuyết  pháp  thì  tham  dục,  sân  nhuế,  ngủ 

nghỉ, giao động, hối hận, nghi ngờ; nên biết ấy là Ma sự. Hoặc người nghe pháp 

lìa tham dục, sân nhuế, ngủ nghỉ, giao động, hối hận, nghi ngờ, mà người thuyết 

pháp  thì  tham  dục,  sân  nhuế,  ngủ  nghỉ,  giao  động,  hối  hận,  nghi  ngờ,  hai  bên 

không hòa hợp, nên không được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba 

la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, trong khi chép cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật 

thâm  sâu  ấy,  hoặc  có  người  đi  đến  nói  việc  khổ  thống  trong  ba  đường  ác,  và 

khuyên sao người không ở nơi thân này dứt khổ vào Niết bàn, dùng Vô thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác  ấy  làm  gì,  hai  bên  không  hòa  hợp,  nên  không  được 

chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, trong khi chép, thọ trì, đọc tụng, thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng 

Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, hoặc có người đi đến tán thán các cõi trời Tứ 

Thiên vương, trời Ba Mười Ba, trời Dạ ma, trời Ðâu suất đà, trời Hóa Lạc, trời 

Tha Hóa Tự Tại, trời Phạm thiên cho đến trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng; tán 

thán Sơ thiền cho đến Phi hữu tưởng Phi vô tưởng định, nói rằng: Này thiện nam 

tử, dầu ở trong cõi Dục hưởng thọ khoái lạc năm dục, ở trong cõi Sắc hưởng thọ 

cái vui do thiền định phát sanh, ở trong cõi Vô sắc hưởng thọ cái vui tịch diệt, 

các việc ấy cũng vô thường, khổ, không, vô ngã, là tướng biến đổi, tướng diệt 

tận,  tướng  tan  rã,  tướng  ly  tán,  tướng  hoại  diệt,  sao  người  không  do  nơi  thân 

này thủ chứng quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A la hán, 

đạo  Bích  chi  Phật?  Cần  gì  chịu  đủ  thứ  khổ  trong  thế  gian  sanh  tử  để  cầu  Vô 

thượng  Chánh  đẳng  Chánh  giác  làm  gì?  Hai  bên  không  hòa  hợp,  nên  không 

được chép thành Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp, sống một mình không hệ lụy, tự tại vô 

ngại, song người nghe pháp nuôi dưỡng nhiều người, hai bên không hòa hợp, 

nên không được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; 

nên biết ấy là Ma sự. Hoặc người nghe pháp sống một mình không hệ lụy, tự tại 

vô ngại, mà người thuyết pháp lại nuôi nhiều người, hai bên không hòa hợp, nên 

không chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết 

ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp nói như vầy: Ngươi theo được ý ta, ta sẽ 

cho ngươi Bát nhã ba la mật khiến chép, đọc tụng, thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng, 

nếu  không  theo  ý  ta,  thời  ta  không  cho  ngươi,  hai  bên  không  hòa  hợp,  nên 

không  được  chép  thành,  đọc  tụng,  thuyết  giảng,  nhớ  nghĩ  đúng  Bát  nhã  ba  la 

mật thâm sâu; nên biết ấy Ma sự. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  người  nghe  pháp  muốn  được  theo  như  ý  người  thuyết 

pháp,  mà  người  thuyết  pháp  không  chịu,  hai  bên  không  hòa  hợp,  nên  không 

được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết 

ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp muốn được tài vật lợi dưỡng, nên đưa 

cho kinh Bát nhã ba la mật bảo chép, thọ trì cho đến nhớ nghĩ đúng, song người 

nghe  pháp  vì  lý  do  ấy  nên  không  muốn  làm  theo,  hai  bên  không  hòa  hợp,  nên 

không được chép cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết 

ấy là Ma sự. Hoặc người nghe pháp vì tài vật lợi  dưỡng, nên muốn chép, đọc 

tụng, thuyết giảng Bát nhã ba la mật thâm sâu; còn người thuyết pháp vì lý do ấy 

nên  không  muốn  thuyết  cho,  hai  bên  không  hòa  hợp,  nên  không  đưọc  chép 

thành, đọc tụng thuyết giảng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp muốn đi đến chỗ nguy hiểm tánh mạng ở 

phương xa, song người nghe pháp không muốn đi theo, hai bên không hòa hợp, 

nên không được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; 

nên biết ấy là Ma sự. Hoặc người nghe pháp muốn đi đến chỗ nguy hiểm tánh 

mạng  ở  phương  xa,  màngười  thuyết  pháp  không  muốn  đi,  hai  bên  không  hòa 

hợp,  nên  không  được  chép  thành  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng  Bát  nhã  ba  la  mật 

thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  người  thuyết  pháp,  muốn  đi  đến  chỗ  đói  khát,  gạo  hiếm, 

nước không, ở phương xa, song người nghe pháp không muốn đi theo, hai bên 

không hòa hợp, nên không được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba 

la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. Hoặc người nghe pháp muốn đi đến chỗ 

đói  khát,  gạo  hiếm,  nước  không,  ở  phương  xa,  còn  người  thuyết  pháp  không 

muốn đi, hai bên không hòa hợp, nên không được chép thành cho đến nhớ nghĩ 

đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp muốn đi đến chỗ giàu vui ở phương xa, 

người nghe pháp muốn đi theo, người thuyết pháp nói: Này thiện nam tử, ngươi 

vì lợi dưỡng mà đi theo ta, ngươi hảy khéo tự suy nghĩ, hoặc được hoặc không 

được, đừng để hối hận về sau. Vì chút ít lý do đó hai bên không hòa hợp, người 

nghe pháp nghe nói như vậy tâm sanh chán, nghĩ rằng ấy là  đối nghịch không 

muốn  cho  ta  đi  theo,  bèn  ngưng  không  đi;  hai  bên  không  hoà  họp,  nên  không 

được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết 

ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người  thuyết pháp  muốn đi qua chỗ đồng trống, chỗ giặc 

đáng sợ, chỗ hạng Chiên đà la đáng sợ, chỗ thợ săn, thú dữ, rắn độc đáng sợ, 

người nghe pháp cũng muốn đi theo, người thuyết pháp nói: Này thiện nam tử, 

ngươi cần gì đi đếùn đó, trong đó có nhiều điều đáng sợ, giặc cho đến rắn độc 

đáng  sợ,  người  nghe  pháp  nghe  nói  như  vậy,  biết  người  kia  không  muốn  cho 

chép, thọ trì cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật, tâm chán không muốn đi 

theo. Vì chút ít lý do đó, hai bên không hòa hợp; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, người thuyết pháp có nhiều Ðàn việt, thường đến thăm hỏi, 

vì nhân duyên ấy, nói với người nghe pháp rằng: Ta có nhân duyên, ngươi nên 

đi nơi khác. Người nghe pháp biết ý kia bèn ngừng, hai bên không hòa hợp, nên 

không được chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên 

biết ấy là Ma sự. 

LUẬN: Hỏi: Có người chép, thọ trì, đọc tụng Bát nhã ba la mật, nhưng không tu 

hành được mà phạm giới, hoặc có việc như vậy, nếu không tin thì tại sao lại đi 

theo họ thọ pháp? 

Ðáp:  người  ấy  không  tin  Bát  nhã  ba  la  mật  nói  về  rốt  ráo  không,  song  vì  cầu 

danh nên đọc tụng, giảng rộng, giống như đệ tử Phật không tin kinh sách ngoại 

đạo mà cũng giảng nói cho người khác. 

* Lại nữa, không có tâm tin vui sâu xa về Bát nhãnên gọi là không tin, chứ chẳng 

phải hoàn toàn không tin. 

Hỏi: Theo pháp thì đệ tử nên cúng dường thầy, cung phụng các điều có được, vì 

sao lại nói thầy không thể bố thí được. 

Ðáp: Ðệ tử nghĩ rằng: Thầy có vật ít mà không thí xả đưỡc, huống gì xả thân, tuy 

tán thán việc bố thí, đó chỉ là hư dối, thế nên gọi là không hòa hợïp. Ðệ tử muốn 

lấy bốn việc cúng dường thầy, và thầy ít muốn biết đủ nên không nhận, hoặc hổ 

thẹn giống như buôn bán pháp nên không nhận. Hoặc thầy biết nhiều hiểu nhiều 

không thiếu thứ gì, có thể cung cấp cho đệ tử song đệ tử lại tự nghĩ rằng: Người 

ta sẽ cho mình tham cơm áo của thầy nên đến thọ pháp, hoặc tự cho mình đức 

mỏng không tiêu hóa nổi vật của thầy cho. Tâm ấy tuy tốt, mà không thành Bát 

nhã, đó cũng là Ma sự. 

Thầy độn căn, là thầy tụng kinh, chẳng phải thầy hiểu nghĩa; tụng mười hai bộ 

kinh, cũng là thầy tụng kinh. 

*  Lại  nữa,  vị  thầy  có  sáu  ba  la  mật  nghĩ  rằng:  Ðệ  tử  là  người  có  tội,  độn  căn, 

không hành được sáu ba la mật, say đắm việc thế gian, chỉ có danh đệ tử, không 

có sự thật. Vị thầy ấy không biết rằng đệ tử sau khi nghe Bát nhã được việc lớn, 

chỉ vì hiện tiền không có sáu ba la mật, mà không chịu giáo hóa. Trái lại đệ tử 

cũng nghĩ rằng lý nghĩa sáu ba la mật, ta cũng tu hành được, còn thầy chỉ nói 

miệng không thể tu hành, mà không biết rằng thầy gặp nhân duyên chuyển đổi 

thân, sẽ thành đại sự; lại không biết rằng thầy có sự lợi ích về đọc tụng, vì thế 

nên hai bên không hòa hợp. 

*  Lại  nữa,  đệ  tử  tin  tưởng  đắm  trước  thiện  pháp,  còn  thầy  không  đắm  pháp, 

dùng phương tiện  hành sáu  ba la  mật,  đệ tử bảo  vì thầy không có tâm ưa  vui 

sâu xa sáu ba la mật, vì sao biết? Vì có khi thầy tán thán sáu ba la mật, có khi vì 

dứt tâm chấp trước của người mà phá tán thán sáu ba la mật. Trái lại, đệ tử có 

phương tiện (trí tuệ) cũng như vậy. 

Hỏi: nếu đệ tử được Ðà la ni, mà thầy không được Ðà la ni, vì sao làm thầy? 

Ðáp:  Ðà la ni có nhiều thứ:  Có  đệ tử  được  văn trì Ðà  la ni (thứ thần chú nghe 

đâu  nhớ  đó  -  N.D)  thọ  trì  đọc  tụng,  mà  không  hiểu  nghĩa,  vị  thầy  có  thể  giải 

thuyết  cho.  Hoặc  đệ  tử  có  được  Ðà  la  ni  hiểu  nghĩa  thật  tướng  các  pháp,  mà 

không thể thứ lớp đọc tụng. Hoặc vị thầy đư?c Ðà la ni văn trì, mà chưa có tâm 

đại bi, nên khinh thị đệ tử, không thể dạy đạo. 

Hỏi: Ðệ tử muốn thọ trì Bát nhã ba la mật, mà thầy không dạy cho, hoặc có việc 

như vậy, cớ sao thầy muốn dạy pháp cho mà đệ tử không nhận? 

Ðáp: Như trước đáp, vì đệ tử thấy thầy có lỗi, nên không muốn lãnh thọ pháp! 

Lại vị thầy muốn giáo hóa người trước mặt làm đệ tử, mà người ấy hoặc vì có tà 

kiến, các điều ác, nên không chịu thọ giáo. 

* Lại nữa, sở hành của hết thảy chúng sanh nếu đồng nhau thời dễ hòa hợp, còn 

nếu một người lìa năm dục một người không lìa nên khinh nhau, khinh nhau nên 

không hòa hợp. Tất cả chúng sanh đều như vậy. 

* Lại nữa, trong khi chép tụng, nhớ nghĩ đúng Bát nhã ba la mật, một người quở 

trách ba ác đạo, một người tán thán chư thiên. Việc này như trước đã đáp, tuy 

không thể phá hoàn toàn thiện hạnh người kia, chỉ phá hoại Ðại thừa của người 

kia mà trao pháp Tiểu thừa. 

*  Lại  nữa,  thầy  ít  muốn  biết  đủ,  không  ưa  tụ  tập  đông  người,  còn  đệ  tử  thì  có 

đông người. Vị thầy nghĩ rằng: Ðệ tử tuy tốt có thể độ được, mà nuôi đồ chúng 

nhiều. Trái lại thầy cứ đắm sâu vào thiện pháp, xa lìa đệ tử, đệ tử sống một mình 

cũng như vậy. 

* Lại nữa, ý người thuyết pháp là nếu đệ tử tu hành theo ý ta, hoặc đi hoặc ở, tùy 

lúc  hỏi  han  v.v...  còn  người  nghe  pháp  chỉ  muốn  cầu  cái  lợi  của  giáo  pháp, 

không thể hành xử việc chúng, thế là không hòa hợp. Hoặc có khi người nghe 

pháp  theo  ý  tới  lui  hỏi  han  v.v...  mà  người  thuyết  pháp  không  cho,  nghĩ  rằng: 

Cần gì việc ấy, tổn công đức ta; ý người nghe pháp cho đó là khinh thị, không 

hoan hỷ với nhau được. Thế là không hòa hợp. 

* Lại nữa, vị thầy vì lợi dưỡng nên muốn dạy pháp cho, tâm đệ tử thì không kính 

thầy, tại sao thầy lại muốn bán kinh pháp. Trái lại, đệ tử cũng như vậy, vì tài vật 

lợi dưỡng nên đọc tụng Bát nhã, chứ chẳng phải tâm thanh tịnh. Thầy biết tâm 

đệ tử như thế, thời khinh bạc không chịu dạy cho. Thế nên không hòa hợp. 

* Lại nữa, vị thầy muốn đi đến phương xa, trải qua đường hiểm nạn, đệ tử vì tiếc 

thân mạng không đi theo, nghĩ rằng: Ta có thân vậy sau mới cầu pháp. Trái lại 

đệ tử muốn đi cũng như vậy, muốn đi đến chỗ đói khát, gạo hiếm, nước không, 

cũng như vậy. 

* Lại nữa, vị thầy muốn đi đến chỗ giàu vui, đệ tử không muốn đi theo thầy, mà 

thầy hoặc hổ thẹn không muốn đem đi, hoặc đệ tử quen thói vui chơi không thể 

laàu7841?n lội đi xa, hoặc đường sá xa thẳm, hoặc thầy biết rõ nưóc kia, còn đệ 

tử không hiểu mà cho thầy khen tốt nước kia, chứ chưa chắc có thật như vậy, 

hoặc nghĩ rằng: Thầy ham ăn uống nên đi. Do các nhân duyên như vậy, thầy nói 

với  đệ  tử  như  người  nghe  nói  những  điều  ở  nước  kia,  không  hẳn  có  đủ  nhân 

duyên như vậy, hãy tự suy tính, nếu muốn đi thì đi đừng do tài vật giàu vui mà đi, 

khi  đến  nước  kia  không  được  vừa  ý,  chớ  thán  oán.  Thầy  lại  nói  người  nghe 

nước kia giàu vui nên đi chứ không phải vì pháp, nên không cần theo ta. Thầy có 

lòng tốt ngăn đệ tử, mà không biết đó là nhân duyên phá hoại Bát nhã ba la mật, 

đệ tử nghe lời ấy, kính sợ thầy nên không đáp được, liền ngưng không đi, nên 

không hòa hợp. 

Hoặc thầy muốn đi đến nước xa, trong đó có đủ thứ cọp beo, giặc, trộm, nói với 

đệ tử rằng: Chỗ kia có nhiều tai nạn, người không cần đi, đệ tử nghe rồi ngưng 

không đi, thầy chỉ biết ở kia có nạn sự nên ngăn đệ tử màkhông biết đó là nhân 

duyên phá hoại Bát nhã ba la mật. 

Hỏi: Nếu ở nước xa có nhiều nạn, cớ sao thầy đi một mình? 

Ðáp: Có người trả lời, vì thầy sanh ra ở nước đó, đã chịu quen ở nước đó, có 

thể tự phòng hộ được. Có người nói: Ở nước kia có thầy giỏi, có kinh sách, nên 

không tiếc thân mạng rồi đi,  thầy nghĩ rằng thân ta chết  một  mình thời có thể, 

chứ cớ sao làm oan uổng đệ tử, vì lẽ đó nên ngăn không để đệ tử đi. 

Hoặc thầy có nhiều Ðàn việt quen biết, tâm sanh vui đắm, còn đệ tử ít muốn biết 

đủ, không tham đắm Ðàn việt; thầy thường tùy thời hỏi han Ðàn việt, còn đệ tử 

chỉ muốn cầu pháp, không ưa việc ấy. Thầy biết ý, nói rằng: Ta có nhân duyên, 

không nói pháp cho ngươi được. Ðệ tử nghe rồi không vui, thầy quí caí duyên 

thế tục, không qui pháp thế là không hòa hợp. 

KINH:  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  ác  Ma  hiện  làm  thân  tướng  Tỳ  kheo  đi  đến,  dùng 

phương  tiện  phá  hoại  Bát  nhã  ba  la  mật,  không  để  cho  được  chép  thành,  giữ 

gìn, đọc tụng, thuyết giảng, nhớ nghĩ đúng. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng : Bạch đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì ác ma hiện làm 

hình tướngTỳ kheo, dùng phương tiện phá hoại Bát-nhã ba-la-mật, không để cho 

được chéo thành, giữ gìn, cho đến nhớ nghĩ đúng? Phật dạy: Aùc Ma hiện làm 

thân tướng Tỳ kheo đi đến phá hoại tâm thiện nam tử thiện nữ nhân, làm cho xa 

lìa Bát nhã ba la mật, nói rằng: "Như kinh của ta nói tức Bát nhã ba la mật, còn 

kinh này chẳng phải Bát nhã ba la mật". 

Tu bồ đề, trong đây khi các Tỳ jheo phá hoại, có vị Bồ tát chưa được thọ ký liền 

roi vào nghi hoặc, rơi vào nghi hoac nenân không chép kinh Bát nhã ba la mật 

thâm sâu; không thọ, không trì cho đến không nhớ nghĩ thành Bát nhã ba la mật, 

cho đến nhớ nghĩ đúng. Nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, ác Ma hiện làm thân tướng Tỳ kheo đi đến chỗ Bồ tát nói 

rằng: Nếu Bồ tát tu hành Bát nhã nhã ba la mật thì thật tế chỉ chứng được quả 

Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A la hán, được Bích chi Phật 

đạo. Vì không hòa hợp như thế không đưọc chép thành cho đến nhớ nghĩ đúng 

Bát nhã ba la mật thâm sâu; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đềà, trong khi nói Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, có nhiều ma 

sự khởi lên, làm chướng nạn Bát nhã ba la mật, ấy là ma sự. Bồ tát ma ha tát 

hãy gíac tri, giác tri rồi xa lìa. Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, những gì là ma 

sự làm chướng nạn, Bồ tát nên phải giác tri, giác tri rồi xa lìa? 

Phật dạy: Chính Bát nhã ba la mật tương tợ, là ma sự khởi lên, Thiền ba la mật 

tương  tợ,  Giới  ba  la  mật  tương  tợ,  Tấn  ba  la  mật  tương  tợ,  Nhẫn  ba  la  mật 

tương tợ, Thí ba la mật tương tợ, là ma sự khởi lên, mà Bồ tát nên phải giác tri, 

giác tri rồi xa lìa. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, các kinh của hàng Thanh văn, Bích chi Phật, phải hành trì, 

Bồ tát ma ha tát nên biết đó là ma sự, mà xa lìa nó. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, bốn niệm xứ 

cho đến tám thánh đạo phần, ba môn giải thoát là không, vô tướng, vô tác, hành 

trì  theo  pháp  này  thì  chứng  được  quả  Tu  đà  hoàn,  quả  Tư  đà  hàm,  quả  A  na 

hàm,  quả  A  la  hán,  đạo  Bích  chi  Phật.  Các  kinh  như  vậy,  ác  ma  giả  hiện  làm 

hình  tướng  Tỳ  kheo,  khéo  léo  đem  cho  Bồ  tát.  Thế  là  không  hoà  hợp,  không 

được chép thành Bát nhã ba la mật thâm sâu; cho đến nhớ nghĩ đúng, nên biết 

ấy là Ma sự. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  ác  ma  giả  hiện  làm  thân  Phật,  sắc  vàng  tỏa  sáng  một 

trượng, đi đến chỗ Bồ tát, Bồ tát ấy vì tham đắm, nên bị hao tổn trí Tát bà nhã. 

Thế là không hòa hợp, không được chép thành Bát nhã ba la mật, cho đến nhớ 

nghĩ đúng; nên biết ấy là Ma sự. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, ác ma giả hiện làm thân Phật và Tỳ kheo Tăng, đi đến trước 

Bồ tát, Bồ tát ấy khởi tâm tham đắm, nghĩ rằng: Ta đời sau cũng sẽ làm Tỳ kheo 

Tăng, như vậy để thuyết pháp cho người; Bồ tát tham đắm thân ma nên bị hao 

tổn trí Tát bà nhã, không được chép thành Báøt nhã ba la mật cho đến nhớ nghĩ 

đúng; nên biết ấy là Ma sự. 

Lại nữa, Tu bồ đề, Ác ma hóa làm vô số trăm ngàn vạn ức Bồ tát tu hành Thí ba 

la mật, Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, Bát nhã 

ba la mật, rồi chỉ bày cho thiện nam tử, thiện nữ nhân ấy, thiện nam tử thiện nữa 

nhân ấy thấy rồi tham đắm nên bị hao tổn trí Tát bà nhã, không được chép thành 

Bát nhã ba la mật cho đến nhớ nghĩ đúng; nên biết ấy là ma sự, tại sao? Vì trong 

Bát nhã ba la mật thâm sâu, không có sắc, không có thọ, tưởng, hành, thức; cho 

đến không có Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác. 

Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật, nếu không có sắc, cho đến không có Vô thượng 

Chánh  đẳng  Chánh  giác,  thời  trong  ấy  không  có  Phật,  không  có  Thanh  văn, 

không có Bích chi Phật, không có Bồ tát, tại sao. Vì hết thảy pháp tự tánh không 

vậy. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân,  khi  chép  Bát  nhã  ba  la  mật 

thâm  sâu,  thọ  trì,  đọc  tụng,  thuyết  giảng,  nhớ  nghĩ  đúng,  thường  có  nhiều 

chướng nạn nổi lên. Tu bồ đề! Thí như trong cõi Diêm phù đề, những thứ trân 

bảo, vàng, bạc, lưu ly, xà cừ, mã não, san hô v.v... thường gặp nhiều nạn giặc. 

Như vậy, Tu bồ đề, thiện nam tử thiện nữ nhân, trong khi chép Bát nhã ba la mật 

thâm sâu, cho đến nhớ nghĩ đúng, thường gặp nhiều giặc chướng nạn khởi lên. 

tu bồ đề bạch Phật rằng: Như vậy, bạch đức Thế Tôn! Trong cõi Diêm phù đề 

các thứ trân bảo, vàng, bạc, lưu ly, xà cừ, mã não, san hô v.v... thường có nhiều 

giặc nhiều nạn. Bạch đức Thế Tôn! Thiện nam tử thiện nữ nhân cũng như vậy, 

trong  khi  chép  thành  Bát  nhã  ba  la  mật  thâm  sâu  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng, 

thường có nhiều giặc nhiều nạn khởi lên, có nhiều ma sự, tại sao? Ấy vì người 

ấy ngu si bị ma sai sử, trong khi thiện nam tử thiện nữ nhân chép Bát nhã ba la 

mật thâm sâu cho đến nhớ nghĩ đúng, nó phá hoại làm cho xa lìa. 

Bạch đức Thế Tôn, người ngu si ấy rất ít trí tuệ, nên khi chép Bát nhã ba la mật 

cho đến nhớ nghĩ đúng, Ma đến phá hoại làm cho xa lìa. Người ngu si ấy tâm 

không  ưa pháp lớn,  cho nên  không chép Bát nhã  ba  la  mật,  không thọ, không 

đọc,  không  tụng,  không  nhớ  nghĩ  đúng,  không  tu  hành  như  nói,  ma  cũng  phá 

hoại người khác, khiến cho không được chép thành Bát nhã ba la mật thâm sâu, 

cho đến tu hành như nói. 

Phật  dạy:  Như  vậy,  như  vậy,  Tu  bồ  đề!  Thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân  mới  phát 

tâm Ðại thừa, bị ma sai sử, không trồng căn lành, không cúng dường chư Phật, 

không theo thiện tri thức, nên không được chép thành Bát nhã ba la mật cho đến 

không nhớ nghĩ đúng, nên gây chướng nạn. Thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, ít trí 

ít  tuệ,  tâm  không  ưa  Ðại  thừa,  thế  nên  không  thể  chép  kinh  Bát  nhã  ba  la  mật 

thâm sâu, cho đến nhớ nghĩ đúng, vì Ma sự khởi lên. 

Tu bồ đề, nếu thiện nam tử thiện nữ nhân khi chép được kinh Bát nhã ba la mật 

thâm sâu, cho đến nhớ nghĩ đúng, thời ma sự không khởi lên, còn có thể đầy đủ 

Thiền ba la mật cho đến Thí ba la mật; có thể đầy đủ bốn niệm xứ cho đến trí 

nhất thiết chủng. 

Tu bồ đề, nên biết nhờ Phật lực thiện nam tử thiện nữ nhân có thể chép kinh Bát 

nhã ba la mật thâm sâu cho đến nhớ nghĩ đúng, cũng có thể đầy đủ Thiền ba la 

mật cho đến Thí ba la mật, nội không cho đến vô pháp hữu pháp không, đầy đủ 

bốn niệm xứ cho đến tám Thánh đạo phần, đầy đủ Phật lực cho đến trí nhất thiết 

chủng. 

Tu bồ đề, vô lượng vô biên vô số chư Phật trong mười phương hiện tại, cũng hỗ 

trợ cho thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, khiến chép được thành Bát nhã ba la mật 

thâm  sâu;  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng.  Các  Bồ  tát  ở  địa  vị  bất  thối  trong  mười 

phương, cũng ủng hộ phò trợ cho thiện nam tử thiện nữ nhân ấy, chép Bát nhã 

ba la mật cho đến nhớ nghĩ đúng. 

LUẬN: Ma hiện làm hình tướng Sa môn, có oai đức long trọng, làm cho người ta 

nghe theo lời nó, thường cầm kinh quyển cùng với đông đủ chúng đệ tử, nói với 

các Tỳ kheo rằng: Bát nhã ba la mật, như trong kinh  của ta  nói mới chân thật 

Phật nói, còn Bát nhã ngươi nghe trước đó, không thật, chẳng phải Phật nói, chê 

bai  trước,  mỗi  mỗi  tự  tán  thán  lời  mình  nói.  Bồ  tát  độn  căn  tin  thọ  lời  ấy  sanh 

tàkiến;  còn  Bồ  tát  lợi  căn  nhưng  chưa  được  thọ  ký  thời  sanh  nghi,  vì  sao?  Vì 

nghĩ rốt ráo "không". vô tướng của Phật nói, trí tuệ khó hiểu, nên không hòa hợp. 

Có khi ma nói với Bồ tát rằng: "Bát nhã ba la mật, ba cửa giải thoát, nói rộng chỉ 

là  "Không".  Ông  thường  tập  theo  cái  không  đó,  trong  ấy  chứng  được,  không 

chứng được. Làm sao làm Phật? Cách làm Phật là trước phải tu bố thí, trì giới 

v.v...  tu  phước  đức  về  32  tướng,  đến  khi  ngồi  đạo  tràng,  bấy  giờ  mới  dùng 

"không". Nghe nói vậy, Bồ tát hoặc tin hoặc nghi, lìa bỏ Bát nhã ba la mật. 

Hỏi: Vì sao sáu ba la mật tương tợ, gọi là ma sự? 

Ðáp: Như đã nói trong đoạn nói về Bát nhã ba la mật tương tợ. 

* Lại nữa, đem tâm chấp trước mà tu hành Bát nhã ba la mật, ấy gọi là tương tợ. 

Trong kinh Thanh văn, Bích chi Phật, không có nói từ bi, không cầu Phật đạo, chỉ 

muốn tự độ, tuy là việc tốt, nhưng phá đạo Bồ tát, nên gọi là Ma sự. 

Hỏi: Nếu Bồ tát thấy thân Phật, thời tín tâm thanh tịnh, tại sao gọi là ma sự? 

Ðáp: Tất cả phiền não chấp thủ tướng, đều là Ma sự. Tiểu Bồ tát chưa nên thấy 

Phật thân, ma hiện làm thân Phật rất dẹp, tâm Bồ tát nhiễm đắm, vì cái thân đẹp 

ấy nên gắng tu đạo, như người chưa lìa dục, thấy hình con gái trời, tâm nhiễm 

đắm sâu, không thể hưởng được sự dục lạc cõi trời, mê muội mà chết, thế nên 

Ma được mãn nguyện. 

Bồ tát tuy được chút ít tịnh tâm, mà bỏ mất trí tuệ thật tướng, như người tay cầm 

ngọc báu nặng cân, có người đem chút ít vàng đối phỉnh, liền bỏ ngọc báu có giá 

trị lớn, mà nhận lấy vật hèn, ấy gọi là  hao tổn. Ma hiện làm thân Phật, dẫn các 

Tỳ kheo chỉ cho thấy nhiều vị Bồ tát tu sáu ba la mật cũng như trên. Trong đây 

Phật nói lý do hết thảy sắc pháp v.v... tự tánh không. 

* Lại nữa, chúng hội sanh nghi: "Bát nhã ba la mật là pháp vô thượng, có lợi ích 

nhiều, tại sao có người ganh ghét'? Vì thế Phật nói thí dụ: Như trong cõi Diêm 

phù đề vì có vàng bạc, nên có nhiều oán nhiều giặc xuất hiện chớ không vì ngói 

đá. 

Bát nhã ba la mật là diệu bảo trong kho tàng Phật pháp, vi diệu, thậm thâm, kẻ 

độn căn giải đãi không thể hiểu được, thế nên hủy báng. Ma vì cho rằng Bát nhã 

ba la mật làm cho nhiều chúng sanh vào Niết bàn nên Ma làm giặc oán. Tu bồ 

đề, vui mừng được lãnh thọ lời Phật, thuật lại lời Ngài dạy về kẻ hủy báng phá 

hoại Bát nhã. 

Bạch đức Thế Tôn, người cuồng si ấy, bị Ma sai sử, không được tự tại, vì thiếu 

trí nên không thể thông đạt ý Phật. Người ấy không có tâm lớn, không biết pháp 

vị trong sạch, chỉ biết ba tướng là tham vị, dâm dục, sân nhuế như súc sanh, làm 

chướng nạn đối với Bát nhã. 

Phật ấn khả lời Tu bồ đề nói, nói với Tu bồ đề rằng: Nếu Bồ tát ma ha tát chép 

Bát nhã, cho đến nhớ nghĩ đúng, Ma sự chẳng khởi lên, nên biết đó là nhờ sự 

ủng hộ của Phật lực và chư Phật Bồ tát trong mười phương , mà có thể đầy đủ 

năm ba la mật cho đến trí nhất thiết chủng, và cũng là do Phật lực trong hiện tại 

ở mười phương, vì sao? Vì Ma là chúa tể cõi Dục, đầy đủ phước đức trí tuệ thế 

gian; Ma là căn bản sanh tử thế gian. 

Chư  thiên  cõi  Sắc,  tuy  có  tà  kiến  mà  thường  vào  thiền  định,  nên  tâm  nhu 

nhuyến, không thể có sự phá hoại gì; trong cõi Vô sắc thì vô hình và tâm vi tế, 

không thể làm gì; còn các trời dưới cõi Dục, không có thế lực nên không thể phá 

hoại như vậy. 

Ma ở cõi Dục do nhân duyên của  nghiệp lực đời trước  và chỗ ở mà cướp lấy 

việc làm của người khác. 

Chúa giặc gọi là Ma, ấy là tướng Ma vậy. (nghi là chữ Ma pháp, tức cách thức 

của ma) phá hoại việc tốt. 

Bồ  tát  mới  phát  tâm,  trí  tuệ  mỏng  nên  tiếc  thân,  nếu  chư  Phật,  Bồ  tát  mười 

phưong không ủng hộ, tá trợ thì không thành được. Thế nên chư Phật, Bồ tát, 

chư thiên là những vị phá hoại Ma sự, mà Bồ tát ấy hoặc biết hoặc không biết, 

giống như giặc đi quanh thành, người lớn thủ hộ mà trẻ con không hay biết. 

Lược nói Ma sự như vậy, nói rộng thời vô lượng vô biên. Nhưng ý Phật chỉ muốn 

khiến  hành  giả  thành  đại  sự  Bát  nhã,  thế  cho  nên  thầy  trò  nên  phải  hòa  hợp, 

không nên để ý vào các việc ác. 



GIẢI THÍCH: PHẨM PHẬT MẪU THỨ 48. 

KINH: Phật bảo Tu bồ đề, thí như người mẹ có hoặc 5 con, 10 con, 20 con, 30 

con, 40, con, 50 con, hoặc trăm hoặc ngàn con, khi mẹ mắc bệnh, các người con 

siêng năng tìm cầu cứu chữa, nghĩ rằng: Chúng ta làm sao làm cho mẹ được an, 

không có việc hoạn nạn đau khổ, không vui, gió, rét, lạnh, nóng, muỗi nhặng, rắn 

rết xâm phạm thân mẹ là điều lo lắng của chúng ta. Các người con thường tìm 

đồ vui thích, cúng dường mẹ nó, vì sao? Vì mẹ sanh nuôi chúng ta, chỉ bày cho 

chúng ta các sự nghiệp thế gian. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật thường lấy Phật nhãn quán sát hộ niệm Bát nhã ba la 

mật thâm sâu, vì sao? Vì Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy, hay chỉ bày thật tướng 

thế gian; mười phương hiện tại chư Phật cũng lấy Phật nhãn xem thấy Bát nhã 

ba la mật thâm sâu ấy, vì sao. Vì Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy hay sanh ra chư 

Phật, hay cho chư Phật nhất thiết trí, hay chỉ bày thật tướng thế gian. Vì thế nên 

chư Phật thường lấy Phật nhãn xem Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy. 

Lại vì Bát nhã ba la mật hay sanh ra Thiền ba la mật, cho đếnThí ba la mật; hay 

sanh nội  không cho  đến  vô pháp hữu pháp không; hay sanh  bốn niệm  xứ cho 

đến tám Thánh đạo  phần, hay sanh mười  lực cho đến trí nhất thiết chủng của 

Phật; Bát nhã ba la mật hay sanh Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, 

Bích chi Phật, chư Phật. 

Tu bồ đề, chư Phật đã được Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác, nay được, sẽ 

được, đều do nhân duyên Bát nhã ba la mật thâm sâu nên được. 

Tu bồ đề, nếu, thiện nam tử thiện nữ nhân cầu Phật đạo, mà chép kinh Bát nhã 

ba  la  mật  thâm  sâu,  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng,  chư  Phật  thường  lấy  Phật  nhãn 

xem thấy người ấy. 

Tu bồ đề, thiện nam tử thiện nữ nhân cầu Bồ tát đạo, được mười phương Phật 

thường thủ hộ, làm cho không thối thất Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Như Thế Tôn nói Bát nhã ba la mật hay sanh ra chư 

Phật, hay chỉ bày tướng thế gian. Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật làm sao 

hay sanh chư Phật, hay chỉ bày thật tướng thế gian? làm sao chư Phật từ Bát 

nhã ba la mật sanh ra? Làm sao chư Phật nói tướng thế gian? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Từ  trong  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  sanh  ra  mười  lực  cho  đến 

mười tám pháp không chung, trí nhất thiết chủng của chư Phật. 

Tu bồ đề, do được các công đức ấy nên gọi là Phật, Bát nhã ba la mật thâm sâu 

hay sanh chư Phật; chư Phật nói năm uẩn là tướng thế gian. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, trong Bát nhã ba la mật thâm sâu nói tướng 

năm uẩn thế nào? Trong Bát nhã ba la mật thâm sâu chỉ bày năm uẩn thế nào? 

Tu bồ đề, trong Bát nhã ba la mật không nói, không chỉ bày năm uẩn có phá, có 

hoại, có sanh có diệt, có nhơ có sạch, có tăng có giảm, có vào có ra, không chỉ 

bày qúa khứ,  vị lai,  hiện tại,  vì sao? Vì tướng  "không"  không có phá không có 

hoại,  tướng  "vô  tướng"  không  có  phá  không  có  hoại,  tướng  "vô  tác"  không  có 

phá không có hoại. Chỉ bày như vậy. Pháp không khởi, pháp không sanh, pháp 

không có gì của chính nó, pháp tánh, không có tướng phá, không có tướng hoại. 

Chỉ bày như vậy. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật nói trong Bát nhã ba la mật thâm sâu chỉ bày thật tướng 

thế gian. 

* Lại nữa, Tu bồ đề! Chư Phật nhân nói Bát nhã ba la mật thâm sâu mà biết rõ 

tâm sở hành của vô lượng vô biên vô số chúng sanh. 

Tu bồ đề! Trong Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy không có chúng sanh, không có 

danh  tự  chúng  sanh,  không  sắc  không  có  danh  tự  sắc;  không  có  thọ,  tưởng, 

hành,  thức;  không  có  danh  tự  thọ,  tưởng,  hành,  thức;  không  có  mắt  cho  đến 

không có ý, không có cái biết của mắt cho đến cái biết của ý; không có cái xúc 

chạm  của  mắt  cho  đến  cái  xúc  chạm  của  ý;  cho  đến  không  có  trí  nhất  thiết 

chủng, không có danh tự trí nhất thiết chủng. Như vậy, Tu bồ đề, là Bát nhã ba la 

mật thâm sâu chỉ bày thật tướng thế gian. 

Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật thâm sâu ấy không chỉ bày sắc, không chỉ bày thọ, 

tưởng, hành, thức; cho đến không chỉ bày trí nhất thiết chủng, vì sao? Tu bồ đề, 

vì trong Bát nhã ba la mật thâm sâu còn không có Bát nhã ba la mật huống gì có 

sắc cho đến trí nhất thiết chủng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, sở dĩ có danh tự số lượng chúng sanh, hoặc có sắc,hoặc 

không có sắc, hoặc có tưởng, hoặc không có tưởng, hoặc chẳng phải có tưởng 

chẳng  phải  không  có  tưởng.  Hoặc  ở  thế  giới  này,  hoặc  khắp  thế  giới  mười 

phương, các chúng sanh trong đó hoặc nhiếp tâm, hoặc loạn tâm, chư Phật đều 

biết đúng như thật nhiếp tâm, loạn tâm ấy. 

Tu bồ đề, làm sao Phật biết tướng nhiếp tâm loạn tâm của chúng sanh? Do pháp 

tướng nên biết. 

Dùng pháp tướng gì nên biết? 

Tu  bồ  đề,  trong  pháp  tướng  ấy  còn  không  có  tướng  pháp  tướng,  huống  gì  có 

nhiếp  tâm  loạn  tâm.  Tu  bồ  đề,  do  pháp  tướng  ấy,  nên  Phật  biềt  chúng  sanh 

nhiếp tâm loạn tâm. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật biết chúng sanh nhiếp tâm loạn tâm, làm sao biết? Vì 

tướng tận nên biết, vì tướng không nhiễm ô nên biết, vì tướng tịch diệt nên biết, 

vì tướng đoạn trừ nên biết, vì tướng tịch tịnh nên biết, vì tướng xa lìa nên biết. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật nhân nơi Bát nhã ba la mật thâm sâu nên biết chúng 

sanh nhiếp tâm loạn tâm. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Phật  nhân  nơi  Bát  nhã  ba  la  mật  nên  chúng  sanh  tâm  ô 

nhiễm, như thật biết tâm ô nhiễm; tâm sân hận, tâm ngu si, như thật biết tâm sân 

hận; tâm ngu si. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, làm sao Phật biết chúng sanh tâm 

ô nhiễm, như thật biết tâm ô nhiễm? Tâm sân hận, tâm ngu si, như thật biết tâm 

sân hận, tâm ngu si? 

Phật bảo Tu bồ đề: Tướng như thật của tâm ô nhiễm thời không có tướng tâm ô 

nhiễm, vì sao? Vì trong tướng như thật, tâm và tâm số pháp (Tâm sở) không thể 

có được, huống gì có được tâm ô nhiễm, tâm không ô nhiễm! 

Tu bồ đề, tướng như thật của tâm sân hận, tâm ngu si, thời không có tướng sân 

hận,  tướng  ngu  si,  vì  sao?  Vì  trong  tướng  như  thật,  tâm  và  tâm  số  pháp  còn 

không thể có được huống gì có được tâm sân hận tâm không sân hận, tâm ngu 

si tâm không ngu si. 

Như vậy, Tu bồ đề! Phật do Bát nhã Bát nhã ba la mật, nên chúng sanh tâm ô 

nhiễm, như thật biết tâm ô nhiễm; tâm sân hận, tâm ngu si, như thật biết tâm sân 

hận tâm ngu si. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật, nên chúng sanh tâm không ô 

nhiễm, như thật biết tâm không ô nhiễm; tâm không sân hận, tâm không ngu si, 

như thật biết tâm không sân hận không ngu si. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, làm sao chúng sanh tâm không ô 

nhiễm, như thật biết tâm không ô nhiễm; tâm không sân hận, như thật biết tâm 

không sân hận; tâm không ngu si, như thật biết tâm không ngu si? 

Phật bảo Tu bồ đề: Trong tướng tâm không ô nhiễm ấy, tướng nhiễm ô tướng 

không ô nhiễm không thể có được, vì sao? Tu bồ đề! Vì hai tâm không cùng có 

một lần. 

Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật, nên chúng sanh tâm không ô nhiễm, như 

thật biết tâm không ô nhiễm. 

Tu bồ đề, trong tướng tâm không sân hận, tâm không ngu si ấy, tâm ngu si, tâm 

không ngu si không thể có được, vì sao? Vì sao hai tâm không cùng có một lần. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật, nên chúng sanh tâm rộng lớn, 

như thật biết tâm rộng lớn. 

* Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, làm sao Phật do nơi Bát nhã ba 

la mật, nên chúng sanh ấy có tâm rộng lớn, như thật biết tâm rộng lớn? 

Này  Tu  bồ  đề,  Phật  biết  tâm  tướng  của  chúng  sanh  không  rộng  không  hẹp, 

không tăng không giảm, không đến không đi; vì tâm tướng lìa, nên tâm ấy không 

rộng cho đến không đến không đi, vì sao? Vì tâm ấy không có tự tánh, vậy cái gì 

rộng cái gì hẹp, cho đến không đến không đi cũng như vậy. 

Tu bồ đề, Phật do nơi Bát nhã ba la mật, nên chúng sanh có tâm rộng, như thật 

biết tâm rộng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật, nên chúng sanh có tâm lớn, như 

thật biết tâm lớn. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  làm  sao  Phật  do  Bát  nhã  ba  la 

mật, nên chúng sanh ấy có tâm lớn, như thật biết tâm lớn? 

Phật bảo Tu bồ đề: Phật do Bát nhã ba la mật, không thấy tâm chúng sanh có 

tướng  đến  tướng  đi,  không  thấy  tâm  chúng  sanh  có  tướng  sanh,  tướng  diệt, 

tướng trụ, tướng khác, vì sao? Vì các tâm ấy không có tự tánh; vậy cái gì đến, 

cái gì đi, cái gì sanh, diệt, trụ, dị? 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật nên chúng sanh ấy có tâm lớn, 

như thật biết tâm lớn. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật nên chúng sanh có tâm vô lượng, 

như thật biết tâm vô lượng. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  làm  sao  Phật  do  Bát  nhã  ba  la 

mật, nên chúng sanh có tâm vô lượng, như thật biết tâm vô lượng? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Phật  do  Bát  nhã  ba  la  mật  nên  biết  tâm  chúng  sanh  ấy, 

chẳng thấy trụ, chẳng thấy không trụ, vì sao? Vì tướng tâm vô lượng ấy, không 

có nơi nương dựa, vậy cái gì có chỗ trụ không trụ. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật, nên chúng sanh có tâm vô lượng, 

như thật biết tâm vô lượng. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật, nên tâm của chúng sanh không 

thể thấy, Phật như thật biết tâm không thể thấy. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, làm sao Phật do bát nhã ba la mật, 

nên tâm của chúng sanh không thể thấy, Phật như thật biết tâm không thể thấy? 

Phật bảo Tu bồ đề: Tâm chúng sanh là vô tướng, Phật như thật biết vô tướng, vì 

tự tướng "không" vậy. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật biết năm mắt không thể thấy tâm chúng sanh. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật, nên tâm của chúng sanh không 

thể thấy, Phật như thật biết tâm không thể thấy. 

LUẬN: Ở trên nói mười phương chư Phật và đại Bồ tát ủng hộ người viết chép 

đọc  tụng  cho  đến  nhớ  nghĩ  đúng  Bát  nhã  ba  la  mật,  không  để  Ma  tìm  được 

thuận tiện. Thính giả ở trong hội chúng nghe việc ấy, suy nghĩ rằng: Chư Phật 

chứng Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác tướng tịch diệt, đối với các pháp và 

chúng sanh không có yêu ghét, vậy cớ sao ủng hộ người viết chép, giữ gìn cho 

đến nhớ nghĩ đúng? Vì thế nên Phật bảo Tu bồ đề,để nói thí dụ như đứa con vì 

biết  ân  thủ  hộ  mẹ  nó.  Bát  nhã  là  mẹ  của  mười  phương  chư  Phật,  nếu  có  ma 

v.v... chướng nạn, muốn phá hoại Bát nhã ba la mật, chư Phật tuy hành tướng 

tịch diệt, nhưng vì thương xót chúng sanh, vì biết ân, nên đem tâm từ bi thường 

niệm,  dùng  Phật  nhãn  thường  thấy,  mà  thủ  hộ  người  tu  hành  Bát  nhã,  khiến 

được tăng ích, không mất Phật đạo. Trong đây Phật nói nhân duyên: Các hiền 

thánh và pháp của hiền thánh đều từ trong Bát nhã sanh ra. 

Hỏi: Tu bồ đề hỏi bốn việc, cớ sao Phật đáp thẳng ba việc, mà không nói chư 

Phật từ trong Bát nhã sanh ra? 

Ðáp: Bát nhã sanh ra chư Phật, chư Phật từ Bát nhã sanh, nghĩ a không khác. 

Có người nói các pháp hòa hợp sanh ra Bát nhã ba la mật, Bát nhã ba la mật 

sanh  ra  chư  Phật.  Có  người  tu  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  và  các  hạnh  khác  mà 

được thành Phật. 1. Nói về tác giả, 2. nói về pháp. Hoặc nói cành gãy làm chết 

người, hoặc nói cây gãy làm chết người, hai việc ấy giống nhau, cho nên không 

đáp riêng. Hoặc Bát nhã ba la mật sanh ra chư Phật, tức là nói chư Phật từ Bát 

nhã sanh. 

Hỏi: Như các kinh khác nói vì năm uẩn bị phá hoại nên gọi là thế gian, sao trong 

đây nói Bát nhã ba la mật giải bày năm uẩn, không có tướng phá hoại sanh diệt? 

Ðáp:  Kia  là  việc  Tiểu  thừa,  đây  là  pháp  Ðại  thừa.  Trong  pháp  Tiểu  thừa  phần 

nhiều  nói  vô  thường,  trong  pháp  Ðại  thừa  phần  nhiều  nói  pháp  không.  Trong 

pháp Tiểu thừa trước nói vô thường, sau nói pháp không, trong pháp Ðại thừa 

mở  đầu  liền  nói  pháp  không.  Trong  pháp  Tiểu  thừa  nói  vô  thường  làm  chúng 

sanh sợ hãi, Ðại thừa thời không như vậy, thế nên không có phá hoại, sanh diệt. 

Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên:  Không,  vô  tướng,  vô  tác,  trọn  không  phá 

hoại. Trong Bát nhã ba la mật chỉ bày tướng thế gian như vậy. 

* Lại nữa, năm uẩn gọi là chúng sanh thế gian, có hình sắc dễ biết, còn tâm và 

tâm số pháp vô hình khó biết, thế nên Phật nói với Tu bồ đề, tâm sở hành của vô 

lượng vô số chúng sanh Phật đều biết. Trong Bát nhã tuy không có chúng sanh 

và các pháp sắc cho đến trí nhất thiết chủng, song do lực phương tiện Bát nhã 

mà biết được tâm sở hành của chúng sanh, vì trong Bát nhã ba la mật rốt ráo 

không, nên không chỉ bày sắc pháp cho đến trí nhất thiết chủng. Trong đây Phật 

nói nhân duyên: trong Bát nhã ba la mật còn không có tướng Bát nhã, huống gì 

có sắc pháp v.v... 

* Lại nữa, Bát nhã ba la mật chỉ bày tướng thế gian là tất cả chúng sanh hoặc 

sắc hoặc vô sắc. Sắc là chúng sanh ở cõi Dục cõi Sắc; Vô sắc là chúng sanh ở 

cõi Vô sắc, Hữu tưởng là trừ cõi trời Vô tưởng và cõi trời Phi Hữu tưởng Phi Vô 

tưởng, ngoài ra là hữu tưởng; vô tưởng là chúng sanh ở cõi trời vô tưởng; Phi 

hữu tưởng phi vô tưởng là chúng sanh ở cõi trời hữu đảnh. 

Thế  giới  ở  đây  là  thế  giới  ba  ngàn  đại  thiên.  Khắp  cả  mười  phương  là  các  vô 

lượng vô biên thế giới khác. Chúng sanh ba đời trong sáu đường tại các thế giới 

ấy nhiếp tâm hay loạn tâm, Phật đều biết rõ. 

Tu  bồ  đề  hỏi  xong,  tâm  nghi  ngờ  quái  lạ:  Chư  Phật  thường  ưa  hành  pháp 

"không"  tịch  tịnh,  sao  nay  biết  khắp  vô  thỉ  vô  biên  chúng  sanh  nhiếp  tâm  loạn 

tâm?  tâm  Phật  chỉ  có  một  làm  sao  trong  một  lúc  biết  hết  vô  lượng  tâm  chúng 

sanh? Vì vậy nên hỏi Phật vì sao biết? Phật đáp: Do trí tuệ biết thật tướng các 

pháp nên biết chúng sanh nhiếp tâm, loạn tâm. 

Tu bồ đề hỏi: Thế nào là thật tướng các pháp? Ðáp: Ðó là rốt ráo không. Rốt ráo 

không ấy, tánh rốt ráo không thể có được, huống gì nhiếp tâm loạn tâm. 

Hỏi: Trong thật tướng các pháp rốt ráo không, không có phân biệt tâm và tâm số 

pháp, làm sao Phật biết được tâm ấy? 

Ðáp: Trong đây Phật tự nói: Tánh các pháp thật tướng cũng không thể có được, 

lấy trí tuệ ấy biết chúng sanh nhiếp tâm loạn tâm, vì sao? Vì nếu "tánh không' có 

thể có được, nên mới có nạn vấn, còn "tánh không" không thể có được làm sao 

nạn vấn, nay Phật đã vượt qua hết thảy pháp do ức tưởng phân biệt hư vọng, an 

trú  nơi  thật  tướng,  nên  như  thật  biết  tâm  hết  thảy  chúng  sanh,  còn  tâm  chúng 

sanh  vì  trú  trong  pháp  hư  vọng,  nên  không  thể  như  thật  biết  các  chúng  sanh 

khác. Trước lược nói biết tâm kẻ khác, sau phân biệt chúng sanh nhiếp tâm loạn 

tâm, gọi là tâm có ba độc, tâm không có ba độc, tâm rộng lớn vô lượng, không 

thể thấy ra vào co duỗi v.v... 

Tu bồ đề hỏi từng việc, ban đầu đáp do thật tướng các pháp nên biết nhiếp tâm 

loạn  tâm,  kế  đáp  do  tận,  do  không  có  ô  nhiễm,  do  tịch  diệt,  đoạn  tịch  tịnh,  ly 

tướng nên biết. 

 Tận là tuệ quán vô thường. Bồ tát tu hành tuệ tâm quán vô thưòng ấy, lìa bỏ  ô 

 nhiễm của thế gian; dùng thế gian đạo ngăn dứt kiết sử, nên gọi là  Diệt;  Dùng vô 

lậu đạo để dứt, nên gọi là  Ðoạn;  đoạn các kiết sử xong, quán Niết bàn  tịch tịnh, 

 lìa tướng. Do nhân duyên ấy được thật tướng các pháp; do thật tướng các pháp, 

biết chúng sanh nhiếp tâm loạn tâm, đều là thật tướng. 

* Lại nữa, tâm ấy niệm niệm sanh diệt, ở đời vị lai không có nên không thể biết, 

hiện tại niệm niệm diệt, không có lúc ngừng, nên không thể biết,người phàm phu 

thủ lấy tướng mà phân biệt, đối với ba đời, ức tưởng vọng thấy, cho là biết đưọc 

tâm niệm. 

Quán theo tận môn tức là rốt ráo không, rốt ráo không nên không đắm trước gì, 

khi ấy  đắc đạo. Biết thật tướng  các pháp, đối  với  các pháp  không  vọng  tưởng 

phân biệt, thời như thật biết tâm người khác. 

 Tâm nhiễm ô là hết thảy pháp vào trong pháp tánh đều là thanh tịnh, thế nên nói 

trong thật tướng của tâm ô nhiễm không có tâm ô nhiễm, vì sao? Vì trong tánh 

như thật không có tâm, không có tâm số pháp  huống gì có  tâm ô nhiễm. Tâm 

sân hận, tâm ngu si cũng như vậy. Trong tướng tâm không có ô nhiễm, trong ấy 

không có tướng trạng tâm ô nhiễm. Tâm ô nhiễm từ xưa nay không có, nên cũng 

không có tâm chẳng ô nhiễm, tâm không ô  nhiễm là tướng  tịch diệt, không có 

phân biệt gì. 

Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên,  Tu  bồ  đề,  vì  hai  tâm  không  cùng  có,  theo 

pháp  của  chúng  sanh,  thời  tâm  tâm  thứ  lớp  sanh,  khi  tâm  không  ô  nhiễm  thời 

tâm không ô nhiễm, vì sao? Vì tâm ô nhiễm quá khứ đã diệt, vị lai chưa có, hiện 

tại không có, thời không có tâm ô nhiễm. Tâm ô nhiễm không có nên cũng không 

có tâm chẳng ô nhiễm, vì pháp đối đãi không có. Thế nên trong thật tướng không 

ô  nhiễm,  không  có  tâm  ô  nhiễm,  tâm  chẳng  ô  nhiễm;  không  có  tâm  sân  hận, 

không có tâm ngu si cũng như vậy. Tâm rộng hẹp thêm bớt đều là vì chúng sanh 

thủ  tướng  phân  biệt.  Phật  không  biết  như  vậy,  vì  sao?  Vì  tâm  ấy  không  sắc 

không hình, không có trú xứ, niệm niệm diệt, thời không có rộng hẹp thêm bớt 

sai khác. 

Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Tánh và tướng của tâm không có, nên rộng 

hẹp v.v... không thể có được. Nghĩa của rộng, hẹp, thêm, bớt, lớn, nhỏ là như 

trong đoạn bốn tâm vô lượng đã nói. 

Tâm vô lượng là tâm rộng tâm lớn tức là vô lượng. Lại duyên vô lượng chúng 

sanh nên gọi là vô lượng. Lại duyên pháp Niết bàn vô lượng nên gọi là vô lượng. 

Lại tâm tướng không thể chấp thủ, nên gọi là vô lượng. Như có mắt có sắc làm 

nhân duyên nên nhãn thức sanh, thức ấy không ở mắt, không ở sắc, không ở 

chặng giữa, không ở đây không ở kia, thế nên không có trú xứ. Nếu thật không 

có trú xứ thời làm sao có thể tạo tác gì, hoặc tốt hoặc xấu, như việc thấy trong 

mộng,  không  thể  tìm  tướng  chắc  thật  nhất  định  của  nó.  Tâm  cũng  như  vậy, 

không có chỗ nương tựa, nên không có tướng nhất định, nên gọi là  vô lượng. 

Rộng và lớn cũng theo nghĩa mà phân biệt như vậy. 

Hỏi:  Nếu  biết  tâm  không  thể  thấy,  sao  Phật  nói  như  thật,  biết  tâm  không  thể 

thấy? 

Ðáp: Có người tọa thiền, ức tưởng phân biệt, thấy tâm ấy như sợi dây xâu trong 

hạt ngọc trong sạch, quán sát trong người với bộ xương trắng, thấy tâm thứ lớp 

nối nhau sanh, có khi thấy tâm ở nơi thân, có khi thấy tâm ở nơi cảnh, như ở vô 

biên thức xứ, chỉ thấy thức vô lượng vô biên, để phá các chỗ hư vọng như vậy, 

nên  Phật  nói  như  thật  biết  tâm  chúng  sanh,  tâm  chúng  sanh  tự  tướng  không, 

nên nó là tướng vô tướng. 

* Lại nữa, Phật lấy năm mắt quán sát thấy tâm ấy không thể có được. Mắt thịt, 

mắt trời duyên sắc nên không thấy. Mắt tuệ duyên Niết bàn nên không thấy. Mắt 

pháp  của  kẻ  sơ  học,  phân  biệt  biết  các  pháp  lành  chẳng  lành,  có  phiền  não 

không phiền não; mắt pháp ấy vào trong thật tướng thời không phân biệt, như 

trước nói, hết thảy pháp không có kẻ biết, không có kẻ thấy, thế nên không thể 

thấy. Mắt Phật quán sát tướng tịch diệt nên không thể thấy. Phật thấy tâm chúng 

sanh là như thật thấy, chứ không như người phàm phu ức tưởng phân biệt thấy. 

* Lại nữa, năm mắt do nhân duyên hòa hợp sanh, đều là pháp bị tạo tác, hư dối 

không thật. Phật không tin không dùng, thế nên không dùng năm mắt thấy. 

 (Hết cuốn 69 theo bản hán) 

--o0o -- 





Cuốn 70 

KINH: Lại nữa, Tu bồ đề Phật do Bát nhã ba la mật thâm sâu mà như thật biết 

tâm số của chúng sanh ra khỏi, chìm đắm, co duỗi. 

Bạch đức Thế Tôn, làm thế nào Phật do Bát nhã ba la mật thâm sâu mà như thật 

biết tâm số của chúng sanh ra khỏi, chìm đắm, co duỗi. 

Phật dạy: Tâm số của chúng sanh ra khỏi, chìm đắm, co duỗi v.v... đều nương 

nơi sắc, thọ, tưởng, hành, thức phát sanh. Tu bồ đề, Phật từ nơi đó biết tâm số 

của chúng sanh ra khỏi, chìm đắm, co duỗi, nghĩa là biết tâm số của chúng sanh 

chấp "thần ngã và thế gian thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ" Kiến chấp 

ấy nương nơi sắc mà có; chấp "thần ngã và thế gian vô thường, là sự thật ngoài 

ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương nơi sắc mà có; chấp "thần ngã" và thế gian 

cũng  thường  cũng  vô  thường  là  sự  thật,  ngoài  ra  là  vọng  ngữ"  kiến  chấp  ấy 

nương nơi sắc mà có; chấp "thần ngã và thế gian chẳng phải thường chẳng phải 

vô thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ" kiến chấp ấy nương nơi sắc mà có. 

Chấp "thần ngã và thế gian thưòng là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ" kiến chấp ấy 

nưong nơi thọ mà có; chấp "thần ngã và thế gian vô thường là sự thật, ngoài ra 

là  vọng  ngữ:,  kiến  chấp  ấy  nương  nơi  thọ  mà  có;  chấp  "thần  ngã  và  thế  gian 

cũng  thường  cũng  vô  thường  là  sự  thật,  ngoài  ra  là  vọng  ngữ,  kiến  chấp  ấy 

nương nơi thọ mà có; chấp "thần ngã và thế gian chẳng phải thường chẳng phải 

vô thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ', kiến chấp ấy nương nơi thọ mà có. 

Chấp "thần ngã và thế gian thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp 

ấy  nương  nơi  tưởng  mà  có;  chấp  "thần  ngã  và  thế  gian  vô  thường  là  sự  thật, 

ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương nơi tưởng mà có; chấp "thần ngã thế 

gian cũng thường cũng vô thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy 

nương nơi tưởng mà có; chấp "thần ngã và thế gian chẳng phải thường chẳng 

phải vô thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương nơi tưởng 

mà có. 

Chấp "thần ngã và thế gian thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp 

ấy  nương  nơi  hành  mà  có;  chấp  "thần  ngã  và  thế  gian  vô  thường  là  sự  thật, 

ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương nơi hành mà có; chấp "thần ngã và 

thế  gian  cũng  thường  cũng  vô  thường  là  sự  thật,  ngoài  ra  là  vọng  ngữ",  kiến 

chấp ấy nương nơi hành mà có; chấp "thần ngã và thế gian chẳng phải thường 

chẳng phải vô thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ'. kiến chấp ấy nương nơi 

hành mà có. 

Chấp "thần ngã và thế gian thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp 

ấy  nương  nơi  thức  mà  có;  chấp  "thần  ngã  và  thế  gian  vô  thường  là  sự  thật, 

ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương nơi thức mà có; chấp "thần ngã cũng 

thường cũng  vô thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ', kiến chấp ấy nương 

nơi thức  mà có; chấp "thần ngã  và thế  gian chẳng phải thường chẳng phải  vô 

thường là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương nơi thức mà có. 

Chấp "thế gian hữu biên là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương 

nơi  sắc  mà  có;  chấp  "thế  gian  vô  biên  là  sự  thật,  ngoài  ra  là  vọng  ngữ",  kiến 

chấp ấy nương nơi sắc mà có; chấp "thế gian hữu biên vô biên là sự thật, ngoài 

ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương nơi sắc mà có; chấp "thế gian chẳng phải 

hữu  biên  chẳng  phải  vô  biên  là  sự  thật,  ngoài  ra  là  vọng  ngữ",  kiến  chấp  ấy 

nương nơi sắc mà có. Nương thọ, tưởng, hành, thức cũng như vậy. 

Chấp  "thần  ngã  chính  là  thân",  kiến  chấp  ấy  nương  nơi  sắc  mà  có;  chấp  thần 

ngã khác, thân khác, kiến chấp ấy nương nơi sắc mà có. Nương nơi thọ, tưởng, 

hành, thức cũng như vậy. 

Chấp"sau khi chết còn có như khứ là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp 

ấy nương nơi sắc mà có; chấp "sau khi chết không còn có như khứ là sự thật, 

ngoài ra là  vọng  ngữ", kiến chấp  ấy nương nơi sắc mà có;  chấp  "sau  khi chết 

hoặc có như khứ hoặc không có như khứ, là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến 

chấp ấy nương nơi ắc mà có; chấp "sau khi chết chẳng phải có như khứ chảng 

phải không có như khứ là sự thật, ngoài ra là vọng ngữ", kiến chấp ấy nương nơi 

sắc mà có. Nương nơi thọ, tưởng, hành, thức, cũng như vậy. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật thâm sâu mà như thật biết tâm số 

chúng sanh ra khỏi, chìm đắm, co duỗi. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật biết tướng săc, biết tướng sắc thế nào? Là như như, 

như  như  chẳng  hoại,  không  phân  biệt,  không  có  tướng,  không  có  ức  tưởng, 

không có hý luận, không có đắc, tướng sắc cũng như vậy. 

Tu bồ đề, Phật biết tướng thọ, tưởng, hành, thức thế nào? Là như như, như như 

chẳng hoại, không phân biệt, không có tướng, không có ức tưởng, không có hý 

luận, không có đắc; tướng thọ, tưởng, hành, thức cũng như vậy. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật biết tướng như như của chúng sanh và tướng như như 

của tâm số ra khỏi, chìm đắm, co duỗi. Tướng như của năm uẩn, tướng như của 

các hành tức là tướng như của hết thảy pháp. 

Những gì là tướng như của hết thảy pháp? Ðó là sáu Ba la mật tướng như; sáu 

Ba la mật tướng như tức là ba mươi bảy phẩm tướng như; ba mươi bảy phẩm 

tướng như tức là  "mười tám không" tướng như; "mười tám không" tướng như 

tức là tám bội xả tướng như; tám bội xả tướng như tức là chín định thứ đệ tướng 

như; chín định thứ đệ tướng như tức là Phật mười lực tướng như; Phật mười 

lực tướng như tức là bốn điều không sợ, bốn biện giải vô ngại, đại từ đại bi cho 

đến  mười  tám  pháp  không  chung  tướng  như;  mười  tám  pháp  không  chung 

tướng như tức là trí Nhất thiết chủng tướng như; trí Nhất thiết chủng tướng như 

tức là pháp thiện pháp bất thiện, pháp thế gian pháp xuất thế gian, pháp hữu lậu 

pháp vô lậu tướng như ; pháp hữu lậu pháp vô lậu tướng như tức là các pháp 

quá khứ, vị lai, hiện tại tướng như; các pháp quá khứ, vị lai, hiện tại tướng như 

tức là pháp hữu vi pháp vô vi tướng như; pháp hữu vi pháp vô vi tướng như tức 

là quả vị Tu đà hoàn tướng như; quả Tu đà hoàn tướng như tức là quả vị Tư đà 

hàm  tướng  như;  quả  vị  Tư  dà  hàm  tướng  như  tức  là  quả  vị  A  na  hàm  tướng 

như; quả vị A na hàm tướng như tức là quả vị A la hán tướng như; quả vị A la 

hán  tướng  như  tức  là  đạo  Bích  chi  Phật  tướng  như;  đạo  Bích  chi  Phật  tướng 

như tức là Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề tướng như; Vô thượng Chánh đẳng Bồ 

đề  tướng  như  tức  là  chư  Phật  tướng  như;  chư  Phật  tướng  như  đều  là  tướng 

nhất như, chẳng hai chẳng khác, chẳng tận chẳng hoại, ấy gọi là tướng như của 

hết thảy các pháp. Phật do Bát nhã ba la mật biết được tướng như ấy. Do nhân 

duyên  ấy  nên  Bát  nhã  ba  la  mật  hay  sanh  ra  chư  Phật,  hay  chỉ  thị  tướng  thế 

gian. 

Như vậy, Tu bồ đề, Phật biết hết thảy pháp tướng như, không phải tướng chẳng 

như, tướng chẳng khác. Vì được tướng như ấy nên Phật gọi là Như lai. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  tướng  như  của  các  pháp  ấy, 

không phải tướng chẳng như, tướng chẳng khác, rất sâu xa. Bạch đức Thế Tôn, 

chư Phật dùng như ấy mà vì người nói Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. 

Bạch đức Thế Tôn, ai hay tin hiểu điều ấy? Chỉ có Bồ tát đã đến địa vị bất thối và 

người đầy đủ chánh kiến và A la hán đã hết sạch các lậu hoặc, vì sao ? Vì pháp 

ấy rất sâu xa. 

Tu bồ đề, như ấy tướng không cùng tận nên rất sâu xa. 

Tu  bồ  đề  thưa:  Pháp  gì  tướng  không  cùng  tận  nên  rất  sâu  xa?  Phật  dạy:  Hết 

thảy pháp không cùng tận. Như vậy, tu bồ đề, Phật biết được hết thảy pháp ấy 

rồi mà thuyết pháp cho chúng sanh. 

LUẬN: Phật biết hết sở tác sở hành của tất cả chúng sanh, biết sáu mươi hai tà 

kiến, chín mươi tám kiết sử phiền não, thế nên nói Phật biết tâm tâm số pháp 

của  chúng  sanh  ra  khỏi,  chìm  đắm,  co  duỗi.  Người  tại  gia  bị  các  phiền  não  ái 

nhiễm nhận chìm, nên gọi là chìm, người xuất gia lìa chín mươi sáu thứ tà kiến 

gọi là ra khỏi. Lại thường đắm cái vui ở đời gọi là chìm, hoặc biết nó vô thường 

mà sợ sệt cầu đạo gọi là ra khỏi. Lại lãnh thọ chín mươi sáu tà đạo không thể 

cầu chánh đạo trở lại chìm vào thế gian, gọi là chìm, co là không lìa khỏi cõi dục, 

duỗi là lìa khỏi cõi  Dục. Lìa không lìa cõi Sắc cũng như  vậy. Như ngươì đứng 

trên ao nước trong, trông thấy cá, có con thường ở trong nước, có con tạm nhảy 

ra rồi trở lại lặn xuống, có con ra khỏi nhìn bốn phương, có con ra khỏi muốn lội 

qua gần bờ trở lại lặn xuống. Phật cũng như vậy, lấy Phật nhãn nhìn chúng sanh 

trong mười phương sáu đường, có kẻ thường đắm năm dục, bị phiền não che 

tâm, không cầu ra khỏi; có kẻ tâm tốt hay bố thí, trì giới mà vi tà kiến nghi hoặc 

che tâm nên trở lại chìm đắm; có kẻ ra khỏi năm dục, quán bốn chân lý vi diệu, 

đạt được noãn pháp, nhưng chưa đạt được thật pháp nên trở lại chìm đắm; có 

người lìa dục chứng được Sơ thiền cho đến Vô sở hữu xứ định, vì chẳng đặng 

Niết bàn nên trở lại chìm đắm. 

Thế  nào  là  tướng  ra  khỏi,  chìm  đắm,  co  duỗi?  Trong  đây  Phật  nói  đó  là  chấp 

thần ngã và thế gian thường. Thần ngã là người phàm phu ức tưởng phân biệt 

theo tâm chấp ngã thủ tưóng nên chấp có thần ngã. Ngoại đạo nói thần ngã có 

hai thứ là thường và vô thường. Nếu người chấp thần ngã thường, thì thường tu 

phước đức, để sau thọ quả báo; hoặc do hành đạo mà thần ngã được giải thoát. 

Nếu người chấp thần ngã vô thường thì vì danh lợi hiện đời nên có tạo tác. Chấp 

thường vô thường là có người cho thần ngã có hai thứ: 1. Vi tế thường trú. 2. 

Hiện có tạo tác. Hiện có tạo tác là thân này khi chết vô thường nhưng thần ngã 

vi  tế  là  thường.  Có  người  nói  thần  ngã  chẳng  phải  thường  chẳng  phải  vô 

thường, thường hay vô thường đều có lỗi. Nếu thần ngã vô thường tức không có 

tội phước, vì sao? Vì nếu thường thời khổ vui không đổi khác, thí như hư không , 

mưa  không  làm  ướt,  gió  nắng  không  làm  khô;  nếu  vô  thường  thì  khổ  vui  biến 

đổi, thí như gió mưa, đối với da trâu thì làm cho hư nát. Vì tâm chấp ngã nên nói 

chắc có thần ngã, nhưng chẳng phải thường chẳng phải vô thường. 

Phật nói bốn thứ tà kiến; đều duyên nơi năm uẩn, chỉ vì nơi năm uẩn lầm chấp là 

thần ngã. 

 Thần ngã và thế gian  là: Thế gian có ba thứ: 1. thế gian năm uẩn. 2. Thế gian 

chúng sanh. 3. Thế gian quốc độ. Trong đây nói hai thứ thế gian là thế gian năm 

uẩn và thế gian quốc độ; thế gian chúng sanh tức là thần ngã. Ðối nơi tướng thế 

gian cũng có bốn thứ tà kiến. 

Hỏi: Thần ngã thì từ xưa lại đây không có, nên chấp là sai, còn thế gian là có, cớ 

sao lại đồng với tà kiến chấp có thần ngã? 

Ðáp: Chỉ phá cái chấp tướng thường vô thường đối với thế gian, chứ không phá 

thế gian, thí như người không có mắt cầm rắn mà cho là anh lạc, còn người có 

mắt  thì  cho  là  rắn,  chẳng  phải  anh  lạc.  Phật  phá  cái  điên  đảo  chấp  thế  gian 

thường, mà không phá thế gian, vì sao? Vì hiện thấy thế gian vô thường. Nhưng 

cũng không được nói vô thường vì tội phước chẳng mất; vì quá khứ đã có tạo 

tác, nói thường hay nói vô thường, cả hai đều lỗi; còn nói chẳng phải vô thường, 

cũng có lỗi vì đắm trước thế gian. 

 Thế gian hữu biên  là có người tìm nguồn gốc thế gian, không thấy chỗ bắt đầu 

của  nó,  không  có  bắt  đầu,  thời  cũng  không  có  khoảng  giữa,  khoảng  sau.  Nếu 

không  bắt  đầu,  khoảng  giữa,  khoảng  sau  thời  không  có  thế  gian;  thế  nên  thế 

gian lý đáng phải có bắt đầu, tức là hữu biên. Người chứng được thiền định nhờ 

trí biết kiếp trước, thấy được việc trong tám vạn kiếp trước, quá nữa thì không 

biết;  chỉ  thấy  thức  trung  ấm  bắt  đầu  của  thân  này,  mà  tự  suy  nghĩ:  Thức  này 

không thể không có nhân không có duyên; chắc phải có nhân duyên. Mà trí biết 

kiếp trước không thể biết, chỉ ức tưởng phân biệt, có một pháp gọi là "thế tánh", 

chẳng  phải  năm  thức  biết  được,  vì  nó  quá  vi  tế.  Từ  trong  "thế  tánh"  đầu  tiên 

sanh  ra  "giác",  giác  tức  là  "thức  trung  ấm".  Từ  giác  sanh  "ngã",  từ  ngã  sanh 

"năm thứ vi trần" là sắc, tiếng, mùi, vị xúc. Từ vi trần tiếng sanh "hư không đại", 

từ vi trần tiếng và xúc sanh ra "phong đại", từ vi trần sắc tiếng và xúc sanh ra 

"hỏa đại", từ vi trần sắc, tiếng, mùi, vị, xúc sanh "thủy đại", từ vi trần sắc tiếng 

mùi, vị, xúc sanh "địa đại". Từ không sanh nhĩ căn, từ gió sanh thân căn, từ lửa 

sanh nhãn căn, từ nước sanh thiệt căn, từ đất sanh tỷ căn, như vậy dần dần từ 

tế đến thô. 

 Thế tánh là từ thế tánh đi đến thô, từ thô chuyển đến tế, trở lại thế tánh; thí như 

trong cục  bùn  có các tánh cách cái bình cái chậu  v.v... Lấy  bùn làm bình,  phá 

bình  làm  chậu,  như  vậy  chuyển  biến  mãi  không  mất;  thế  tánh  cũng  như  vậy. 

Chuyển biến làm thô, thế tánh là pháp thường, không từ đâu đến, như trong kinh 

Tăng Khư (Samkya, Số luận) nói rộng thế tánh này. 

Lại có người nói: Biên tế bắt đầu của thế gian là vi trần, là cực vi, vi trần là pháp 

thường hằng không thể phá, không thể đốt, không thể nát, không thể hoại, vì là 

rất nhỏ, chỉ đợi nhân duyên của tội phước nên hoà hợp mà có thân; hoặc thân 

trời hoặc thân địa ngục v.v... vì không có cha mẹ; nhân duyên của tội phước hết 

thời tan rã. 

Có người cho "tự nhiên" là khởi nguyên  thế giới, giàu nghèo, sanh hèn, chẳng 

phải do mong ước, tạo tác mà đưọc. 

Có người nói: Chúa Trời là khởi nguyên thế giới, tạo tác tốt xấu hoạ phước, trời 

đất  muôn  vật,  các  pháp  ấy  khi  tiêu  diệt,  Trời  trở  lại  thu  nhiếp  lấy.  Chấp  các 

nguyên nhân tà vạy như vậy cho là biên tế thế giới. 

Có  người  nói:  Khi  chúng  sanh  đời  đời  chịu  vui  hết,  tự  đi  đến  biên  tế,  thí  như 

đứng trên núi quăng cuốn chỉ, chỉ hết tự ngừng. Thọ tội thọ phước, đều qui về 

cùng tận. Tinh tấn hay biếng nhác không khác. 

Có  người  nói:  Thế  gian  quốc  độ  tám  phương  đều  có  bờ  mé,  chỉ  phía  trên  và 

dưới không có bờ mé. 

Có  người  nói:  Phía  dưới  đến  mười  tám  địa  ngục,  phía  trên  đến  cõi  trời  Hữu 

Ðảnh, trên dưới có bờ mé, còn tám phương không có bờ mé, còn tám phương 

không có bờ mé. Như vậy các thuyết về thế giới  hữu biên. 

Có  người  nói:  Chúng  sanh  và  thế  giới  có  ngằn  mé,  như  nói  thần  ngã  ở  trong 

thân  thể,  nhỏ  như  hạt  cải,  hoặc  như  trái  táo,  hoặc  mật  tấc,  người  lớn  thì  thần 

ngã lớn, người nhỏ thì thần ngã nhỏ, cho thần ngã la một phần pháp sắc, nên 

nói thần ngã có biên. 

 Vô biên là, có người nói: Thần ngã  biến  khắp hư không, không chỗ nào không 

có, gặp chỗ có thân thì có cảm giác khổ vui, thế nên gọi thần ngã vô biên. 

Có người nói: Quốc độ thế gian vô thỉ, nếu có thỉ thời không có nhân duyên, lúc 

sau cũng thường thọ thân không cùng tận, thế thời phá hoại Niết bàn. Thế gọi là 

vô biên. 

* Lại nữa, nói thế gian quốc độ, mười phương không có biên tế. Như vậy là các 

thuyết nói thần ngã thế gian, quốc độ thế gian vô biên. 

 Hữu biên vô biên là, có người nói: Thần ngã thế gian vô biên, còn quốc độ thế 

gian  hữu  biên.  Hoặc  nói  thần  ngã  thế  gian  hữu  biên  còn  quốc  độ  thế  gian  vô 

biên,  vì  như  trên  nói  thần  ngã  là  sắc  pháp.  Hoặc  nói  trên  dưới  hữu  biên,  tám 

phương vô biên, Tóm hai pháp trên gọi là hữu biên vô biên. 

 Thế gian chẳng phải hữu biên chẳng phải vô biên là, có người thấy thế gian hữu 

biên, có lỗi, vô biên cũng có lỗi, nên chẳng nói hữu biên, chẳng nói vô biên, chấp 

chẳng phải hữu biên chẳng phải vô biên là thật tánh thế gian. 

 Thần ngã tức là thân  là, có người nói thân này tức là thần ngã, vì sao? Vì phân 

tích thân này tìm thần ngã không thể có được. 

* Lại nữa, thọ khổ vui tốt xấu đều là thân này, thế nên nói thân tức là thần ngã. 

 Thân  khác thần ngã khác là,  có  người nói thần ngã  vi tế, năm thức không thể 

biết đưọc, cũng không phải hàng phàm phu thấy được, người nhiếp tâm thanh 

tịnh,  được  thiền  định  mới  có  thể  thấy  được.  Thế  nên  nói  thân  khác  thần  ngã 

khác. 

* Lại nữa, nếu thân tức là thần ngã, thân diệt thần ngã cũng diệt, ấy là tà kiến, 

còn nói thân khác thần ngã khác, thân diệt thần ngã thường trú, ấy là biên kiến. 

 Sau khi chết còn có như khứ  là: 

Hỏi: Trên kia nói thường vô thường v.v... tức đã nói đời sau hoặc có hoặc không, 

sao nay lại còn phân biệt như khứ thành bốn câu? 

Ðáp: Trên nói chung hết thảy thế gian thường  vô  thường, còn  việc  đời sau có 

hay không cần phải nói riêng. 

 Như khứ là, như người đến sanh nơi đây, đi đến đời sau cũng như thế. 

Có người nói đời trước không từ đâu đến, diệt cũng chẳng đi đâu. 

Có  người  nói:  Thân  và  thần  ngã  hòa  hợp  làm  người,  sau  khi  chết  thần  ngã  đi 

thân không đi, ấy gọi là như khứ chẳng như khứ. 

Chẳng phải có như khứ chẳng phải không như khứ là thấy đi không đi đều có lỗi, 

nên nói chẳng phải đi chẳng phải không đi. Người ấy không thể bỏ cái chấp có 

thần ngã, nhưng chấp thần ngã chẳng phải đi chẳng phải không đi. 

Các phiền não tà kiến như trên, gọi là tướng tâm số ra khỏi, chìm đắm, co duỗi, 

vì sao? Vì người tà kiến với nhiều đường lối cầu ra khỏi không được, nên muốn 

ra mà vẫn chìm. Sức tà kiến nhiều khó giải thoát, cho nên nói mười bốn việc tà 

kiến, là chấp thế gian thường vô thường v.v... 

Ngoại  đạo  tuy  mỗi  mỗi  ức  tưởng  phân  biệt,  Phật  nói  đều  duyên  nơi  năm  uẩn, 

nương tựa năm uẩn không có thần ngã, không thường hằng. Phật biết năm uẩn 

trống không, không có tướng trạng, không có tạo tác, không có hý luận. Chỉ biết 

năm  uẩn  như  như,  không  như  chỗ  thấy  giả  dối  điên  đảo  của  hàng  phàm  phu. 

Giống như năm uẩn như như, hết thảy pháp như như cũng như vậy, vì sao? Vì 

hai pháp thâu nhiếp hết thảy pháp, đó là pháp hữu vi và pháp vô vi. Năm uẩn là 

pháp hữu  vi,  năm uẩn như như tức là pháp  vô  vi. Quán sát, trù lượng, tư  duy 

năm uẩn có thể thực hành sáu Ba la mật, thế nên nói năm uẩn như tức là hết 

thảy pháp như; hết thảy pháp như tức là sáu Ba la mật như. Bồ tát thực hành 

sáu  Ba  la  mật  cầu  thật  đạo,  quán  năm  uẩn  vô  thường,  không,  phát  sanh  ba 

mươi bảy phẩm, tám bội xả, chín định thứ đệ, ấy là đạo Thanh văn, khi biết rồi đi 

thẳng  qua,  tiếp  thực  hành  mười  tám  không,  mười  lực,  các  Phật  pháp,  đều  do 

chánh  quán  sát  năm  uẩn,  năm  uẩn  như,  không  phân  biệt,  nên  đều  là  hết  thảy 

pháp như. Thế nên nói thiện pháp như tức là bất thiện pháp như, bất thiện pháp 

như tức là thiện pháp như. Pháp thế gian xuất thế gian cũng như vậy. Thế nên 

hành giả không đươc đắm trước thiện pháp, cho đến Vô thượng Chánh đẳng Bồ 

đề.  Tướng  Phật  như  cũng  như  vậy,  đều  là  tướng  nhất  như,  không  hai  không 

khác, vì sao? Vì tìm thật tướng của chư pháp, đi đến rốt ráo không, không còn dị 

biệt. 

Các pháp như như cũng như vậy, Phật do Bát nhã ba la mật mà chứng được, 

thế nên nói Bát nhã ba la mật hay sanh ra chư Phật, hay chỉ thị tướng thế gian. 

Tu bồ đề tán thán là chưa từng có, bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, lý hết 

thảy pháp như rất sâu xa, tùy thuận chẳng trái nhau, ba đời mười phương chư 

Phật như tức là các pháp như, hiểu các pháp như ấy nên vì chúng sanh mỗi mỗi 

thuyết pháp là thậm thâm như, khó hiểu khó tin,  vị Bồ tát ở  địa vị bất thối  vào 

pháp  vị,  được  thọ  ký  mới  có  thể  tin.  Người  đầy  đủ  chánh  kiến  là  ba  bậc  Ðạo 

nhân (Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm) và A la hán sạch hết lậu hoạc không 

thọ nhận pháp gì nên có thể tin. Hạng người có lòng tin đã gần địa vị bất thối cho 

nên không nói riêng. 

Phật bảo Tu bồ đề: Hết thảy pháp vô tận nên "như " ấy vô tận, "như " vô tận, nên 

người được Thánh đạo có thể tin, trong pháp vô vi có sai biệt nên có các đạo Tu 

đà  hoàn  nghe  pháp  tự  mình  chứng  được  nên  có  thể  tin,  còn  người  phàm  phu 

đắm vào pháp điên đảo hư dối, nên không thể tin. 

Phật bảo Tu bồ đề: Chư Phật được "các pháp như " ấy nên gọi là Như Lai, gọi là 

bậc Nhất thiết trí, hay cứu độ chúng sanh khiến đi đến Niết bàn. 





GIẢI THÍCH: PHẨM VẤN TƯỚNG THỨ 49 

(Kinh Ðại Bát Nhã ghi: Phẩm Thị Tướng thứ 47). 

KINH: Bấy giờ Thiên tử cõi Dục, Thiên tử cõi Sắc có trong ba ngàn đại thiên thế 

giới, từ xa rãi hoa hương, đi đến chỗ Phật, cúi đầu lễ chân Phật, rồi đứng ở một 

bên, bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật sâu xa được nói đến. 

Thế nào là tướng Bát nhã ba la mật sâu xa? 

Phật  bảo  các  Thiên  tử  cõi  Dục  cõi  Sắc:  này  các  Thiên  tử,  tướng  không  là  là 

tướng Bát nhã ba la mật, không tướng trạng, không tạo tác, không khởi, không 

sanh, không diệt, không nhơ, không sạch, không có pháp gì, không tướng trạng, 

tướng hư không không nương tựa, là tướng Bát nhã ba la mật. Này các Thiên 

tử, các tướng như vậy là tướng Bát nhã ba la mật sâu xa, Phật vì chúng sanh 

mà dùng pháp thế gian nên nói, chứ không phải theo đệ nhất nghĩa. 

Này các Thiên tử, các tướng ấy, tất cả thế gian trời, người, A tu la không thể phá 

hoại,  vì  sao?  Vì  tất  cả  thế  gian  trời,  người,  A  tu  la  cũng  là  tướng  ấy.  Này  các 

Thiên tử, tướng không thể phá tướng, tướng không thể biết tướng, tướng không 

thể biết vô tướng, vô tướng không thể biết tướng. Tướng vô tướng ấy, tướng vô 

tướng đều không có gì của chính nó, nghĩa là biết, người biết, pháp bị biết, đều 

không thể có được, vì sao? Này các Thiên tử, vì các tướng ấy chẳng phải sắc 

làm ra; chẳng phải thọ, tưởng, hành, thức làm ra, chẳng phải Thí ba la mật làm 

ra; chẳng phải Giới ba la mật, Nhẫn ba la mật, Tấn ba la mật, Thiền ba la mật, 

Bát nhã ba la mật làm ra; chẳng phải nội không làm ra; chẳng phải ngoại không 

làm  ra;  chẳng  phải  nội  ngoại  không  làm  ra;  chẳng  phải  vô  pháp  không  làm  ra; 

chẳng phải hữu pháp không làm ra; chẳng phải vô pháp hữu pháp không làm ra; 

chẳng phải bốn niệm xứ làm ra; cho đến chẳng phải Nhất thiết trí làm ra. 

Này  các  Thiên  tử,  các  tướng  ấy  chẳng  phải  sở  hữu  của  người,  của  phi  nhân, 

chẳng phải thế gian chẳng phải xuất thế gian, chẳng phải hữu lậu, chẳng phải vô 

lậu, chẳng phải hữu vi, chẳng phải vô vi. 

Phật  lại  bảo  các  Thiên  tử:  Thí  như  có  người  hỏi  thế  nào  là  tướng  hư  không, 

người ấy hỏi có chính đáng không? 

Các Thiên tử thưa: Bạch đức thế Tôn, câu hỏi ấy không có chính đáng, vì sao? 

Bạch đức Thế Tôn, vì hư không , không có tướng trạng để có thể nói, hư không 

không có tác vi, không sanh khởi. 

Phật bảo các Thiên tử: Dù có Phật không có Phật ra đời, tướng tánh vẫn thường 

trú, Phật chứng được tướng tánh như thật, nên gọi là Như Lai. 

Các Thiên tử bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Thế Tôn chứng đắc các tướng 

tánh rất sâu xa, được tướng ấy nên được trí vô ngại. Trú trong thật tướng ấy, lấy 

Bát nhã ba la mật, tập hợp tự tướng pháp. 

Các Thiên Tử thưa: Hiếm có, Bạch đức  Thế Tôn, Bát nhã ba la mật sâu  xa là 

chỗ thường sở hành của chư Phật, hành đạo ấy chứng được Vô thượng Chánh 

đẳng Bồ đề. Chứng Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề rồi, thông đạt hết thảy pháp 

tướng, hoặc sắc tướng; hoặc thọ, tưởng, hành, thức tướng, cho đến Nhất thiết 

trí tướng. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy! Các Thiên tử, Tướng não hoại là tướng của sắc, 

Phật  được  vô  tướng  ấy.  Cảm  giác  là  tướng  của  thọ,  thủ  tướng  là  tướng  của 

tưởng, khởi lamø là tướng của hành, nhận biết là tướng của thức, Phật được vô 

tướng ấy. Hay xả bỏ là tướng của Thí, không nhiệt não là tướng của Giới, không 

biến khác là tướng của Nhẫn, không thể khuất phục là tướng của Tấn, nhiếp tâm 

là tướng của Thiền, xả lìa là tướng của Bát nhã; Phạt được vô tướng ấy. Tâm 

không bị nhiễu loạn bức não là tướng của bốn thiền, bốn vô lượng tâm, bốn định 

vô sắc, Phật được vô tướng ấy. 

Xuất thế gian là tướng của ba mươi bảy đạo phẩm, Phật được vô tướng ấy. Khổ 

là tướng của vô tác giải thoát môn, lìa là tướng của không giải thoát môn, tịch 

diệt  là  tướng  của  vô  tướng  giải  thoát  môn,  Phật  được  vô  tướng  ấy.  Thắng  là 

tướng của mười lực, không sợ hãi là tướng của vô sở úy, khắp biết là tướng của 

trí vô ngại, các người khác không có được là tướng của mười tám pháp không 

chung, Phật được vô tướng ấy. 

Thương  nghĩ  chúng  sanh  là  tướng  của  đại  từ  đại  bi,  chơn  thật  là  tướng  của 

không sai lầm, không chấp thủ là tướng của thường buông xả, hiện biết rõ ràng 

là tướng của trí Nhất thiết chủng, Phật được vô tướng ấy. 

Như  vậy,  các  Thiên  tử,  Phật  chứng  được  hết  thảy  pháp  vô  tướng,  do  nhân 

duyên ấy, nên Phật được gọi là trí vô ngại. 

LUẬN: Hỏi: Trên kia nơi nơi đã nói không, vô tướng, vô tác, không khởi, không 

có gì là tướng của Bát nhã, sao nay các Thiên tử còn hỏi thế nào là tướng Bát 

nhã? 

Ðáp: Phật tuy nơi nơi nói Bát nhã ba la mật, hoặc nói không, hoặc nói có, hoặc 

nói  quả  báo,  hoặc  nói  tội  phước,  không  nhất  định,  vì  vậy  nên  nay  hỏi  thế  nào 

nhất định là tướng Bát nhã. 

*  Lại  nữa,  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  như  huyễn  như  hóa,  như  tuồng  có  thể  nắm 

được, mà không có tướng nhất định có thể chấp thủ, chỉ chư Phật mới biết đúng 

đắn cùng khắp tướng ấy, chư thiên tuy có trí lanh lợi, mà không thể liễu tri cho 

nên hỏi. 

* Lại nữa, có người nói: Các Thiên tử ấy có người đến sau, không kịp nghe nên 

hỏi. 

Phật đáp với các Thiên tử: Không là tướng của Bát nhã ba la mật. Tướng không 

là trong ngoài không v.v... Nếu các pháp không tức là không có các tướng trai 

gái, dài ngắn, tốt xấu v.v... ấy gọi là tướng không có tướng. Nếu đã không, vô 

tướng  thời  không  còn  sanh  tâm  mong  ước  đắm  trước  thân  đời  sau,  ấy  gọi  là 

tướng vô tác. 

Ba  môn  giải  thoát  là  tướng  bắt  đầu  đi  vào  Bát  nhã,  ba  thừa  chung  có,  chẳng 

sanh, chẳng diệt, chẳng nhơ chẳng sạch, như hư không không nơi nương tựa 

v.v... là tướng sâu xa của Bát nhã ba la mật. 

Vô tướng ở trong ba môn giải thoát trên kia, là không có tướng trai gái, dài ngắn, 

tốt  xấu  v.v...  bên  ngoài;  còn  tướng  vô  tướng  dưới  là  không  có  tướng  hết  thảy 

pháp. "Không" tuy là một, nhưng căn tánh con người có lợi độn, nên vào Bát nhã 

có sâu cạn, nên nói "Không" có sai biệt, không có hý luận, rằng sanh rằng diệt 

v.v... như trước nói. 

Phật  biết  các  Thiên  tử  chắc  chắn  có  ý  nghĩ  rằng:  "Nếu  Bát  nhã  ba  la  mật  là 

không, không có gì, như tướng hư không, thời làm sao có thể nói, nếu nói tức là 

có tướng" chư Thiên tử vì thấy oai đức Phật lớn quá, không dám nạn hỏi, cho 

nên Phật tự nói cho họ. Phật thương chúng sanh, theo nghĩa thế đế nên nói các 

tướng không, chứ không theo đệ Nhất nghĩa đế. Nếu dùng đệ Nhất nghĩa đế thì 

nên nạn, còn nói theo thế đế thời không nên nạn. 

* Lại nữa, tuy nói không, không do có tâm chấp trước thủ tướng, không chỉ pháp 

hoặc phải hoặc trái, mà do hết thảy pháp đồng một tướng, không phân biêït, thế 

nên lại nói rõ ràng, nghĩa là không có gì như tướng hư không. Không có pháp 

nào không nhập vào tướng ấy, thế nên nói hết thảy thế gian không thể phá hoại, 

vì sao? Vì hết thảy thế gian người, trời, A tu la chính là tướng ấy. Nếu pháp sai 

khác trái nhau thời có thể phá hoại, như nước hay diệt lửa, lửa không thể diệt 

lửa, miệng nói đúng như sự thật mà muốn phá, trọn không phá được, huống gì 

nói không đúng như thật, thí như người mù đạp vàng ngọc miệng nói không phải 

vàng ngọc, trọn không thể làm cho nó chẳng phải vàng ngọc. 

Trong đây Phật còn nói: Bát nhã ba la mật rốt ráo không, vô tướng, nên tướng 

không thể phá tướng. 

* Lại nữa, có người nói: Tướng không thể phá tướng  là có pháp phân tán được, 

còn các pháp hòa hợp, trọn không bị phá, không bị mất, như búa chẻ củi, phân 

tán ra từng phần, nhưng trọn không bị tiêu mất. 

* Lại nữa, các pháp không có tướng  nhất định, như  cây  do  rễ, cành, cọng, lá, 

hợp lại gọi là cây, cây không có tướng nhất định, nên không bị phá. Như vậy gọi 

là tướng không thể phá tướng. 

Hỏi: Các pháp sắc v.v... chẳng phải có tri giác, có thể không biết nhau, còn tâm 

số pháp là tướng tri giác làm sao không biết? 

Ðáp: Trong đây nói  thật tướng; nên không nói đến cái biết  hư  vọng của phàm 

phu, trí tuệ phàm phu ấy vì là pháp hữu vi, nhân duyên hòa hợp sanh, là pháp 

hư vọng, không thể có cái biết đúng thật, thế nên xả bỏ vào Vô dư niết bàn. Nếu 

trí tuệ biết thường vô thường cho đến không, tịch diệt v.v... thì như trên đã rộng 

phá. Diệt không có gì, nếu như vậy làm sao sẽ có biết. Thế nên   Tướng không 

 biết tướng. 

 Tướng  không  thể  biết  vô  tướng  là  bên  trong  tuy  có  trí  tuệ,  bên  ngoài  không 

không có pháp để có thể biết, bên ngoài không có cảnh duyên thì làm sao trí tuệ 

phát sanh? thế nên nói tướng không thể biết vô tướng, thí như dao bén không 

thể cắt hư không. 

 Vô tướng không thể biết tướng  là có người nói: Bên trong trí tuệ không có định 

tướng, bên ngoài pháp sở duyên có định tướng, tâm theo duyên phát sanh, thế 

nên  nói  vô  tướng  không  nên  biết  tướng,  thí  như  không  có  dao,  tuy  có  vật  mà 

không có dao cắt. 

 Tướng ấy, vô tướng ấy, tướng vô tướng đều không thể có được  là tướng không 

vào tướng, vì sao? Vì trước đã có tướng. Tướng không vào vô tướng, vì sao? Vì 

tướng không có chỗ vào; lìa tướng vô tướng ấy, lại không có chỗ có thể vào. 

* Lại nữa, vì tướng và sở tướng không nhất định, nhơn sở tướng nên có tướng, 

vì sao? Vì nếu trước có tướng, mà không có sở tướng thời không có tướng, vì 

không có sở nhân; nếu trước có sở tướng mà không có tướng, thời làm sao có 

sở tướng, vì không có sở nhân đối đãi (tướng như cứng, sở tướng như đất, có 

tướng (cứng) mới có sở tướng (đất) có sở tướng m?i có tướng; nếu không có 

tướng thì không có sở tướng, không có sở tướng thì không có tướng - N.D). 

* Lại nữa, tướng vì sở tướng bất định, nên tướng có khi làm sở tướng, sở tướng 

có khi có là tướng. Vì tướng bất định không thật, nên sở tướng cũng không có; 

nếu sở tướng bất định không thật, nên tướng cũng không có. Thế nên nói tướng 

ấy, vô tướng ấy, tướng vô tướng ấy đều không thể có được. 

Như trước nói các tướng "Không" v.v... là thật, vì sao? Vì tướng ấy chẳng phải 

năm uẩn làm, chẳng phải sáu Ba la mật cho đến chẳng phải trí Nhất thiết chủng 

làm, tướng ấy vì là vô vi không có pháp có thể làm, cũng không có người hay phi 

nhân  có  thể  làm.  người  là  Bồ  tát,  chư  Phật  v.v...  phi  nhân  là  chư  thiên  v.v... 

Tướng  ấy  vì  rốt  ráo  không,  nên  chẳng  phải  hữu  lậu  chẳng  phải  vô  lậu,  chẳng 

phải thế gian, chẳng phải xuất thế gian. 

Trên tuy nói tướng vô vi, chỉ vì phá hữu vi nên nói là vô vi, vô vi cũng không có 

định tướng. Trong đây Phâït muốn làm cho việc ấy rõ ràng nên nói thí dụ. Người 

nghe nghĩ rằng: Nếu không có Phật thì chẳng nghe được tướng ấy, Phật là tối 

thượng đối với chúng sanh, vậy nên tác thành tướng ấy. Thế nên Phật nói với 

chư Thiên, dầu có Phật không Phật, tướng ấy thường trú. Phật biết được tướng 

ấy, nên gọi là Phật. 

Bấy giờ, chư Thiên hoan hỷ bạch Phật rằng: Bạch đức thế Tôn, các tướng ấy rất 

sâu xa, tuy không thể thủ tướng mà có thể tu hành, có thể cho người ta quả báo 

vô thượng, vì Phật được tướng ấy, nên đối với các pháp được trí vô ngại, nếu 

phân biệt các pháp có định tướng, thì trí có ngại. 

Bạch đức Thế Tôn, an trú trong thật tướng các pháp ấy, thời thông đạt vô ngại, 

có thể nói các tướng riêng của mỗi mỗi pháp, đó là não hoại là tướng sắc, cho 

đến liễu tri hiện tiền là tướng của trí Nhất thiết chủng. 

Phật khen ý ấy, phân biệt các tướng cho họ, cái biết của phàm phu, mỗi tướng 

khác  nhau,  còn  Phật  biết  đều  là  tướng  không,  tướng  không  tức  là  vô  tướng, 

Phật được vô tướng ấy. Ðược cái biết ấy không thể so sánh, biết cùng khắp nên 

gọi là được. Các pháp ấy nay đổi gọi là Bát nhã ba la mật. 

KINH: Bấy giờ, Phật bảo Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật là mẹ chư phật, Bát nhã ba 

la  mật  hay  chỉ  bày  tướng  thế  gian,  thế  nên  Phật  nương  tựa  pháp  ấy  mà  trú. 

Cúng dường, cung kính, tôn trọng, tán thán pháp ấy. Pháp ấy là gì? Ðó là Bát 

nhã ba la mật. Chư Phật nương tựa Bát nhã ba la mật mà trú, cung kính, cúng 

dường, tôn trọng, tán thán Bát nhã ba la mật ấy, vì sao? Vì Bát nhã ba la mật 

xuất sanh chư Phật. 

Phật biết làm người, nếu có người hỏi một cách chánh đáng ai biết làm người, 

thì đáp một cách chánh đáng là không ai hơn Phật, vì sao? Tu bồ đề, vì Phật biết 

làm  người.  Xe  pháp  mà  Phật  cỡi  đi  đến  và  đạo  mà  Phật  từ  đó  đi  đến,  chứng 

được Vô thượng Chánh đẳng Bồ đề. Xe ấy, đạo ấy Phật trở lại cung kính, cúng 

dường, tôn trọng, tán thán, thọ trì thủ hộ. Tu bồ đề, ấy gọi là Phật biết làm người. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật biết tất cả pháp không có tướng tạo tác, vì không có 

tác giả; tất cả pháp không sanh khởi, vì hình trạng không thể có được. 

Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật biết tất cả pháp không  có tướng tạo tác, 

cũng do nhân duyên ấy nên Phật biết làm người. 

*  Lại  nữa,  Tu  bồ  đề,  Phật  do  Bát  nhã  ba  la  mật  biết  được  tất  cả  pháp  chẳng 

sanh, vì không có sở đắc. Do nhân duyên ấy nên Bát nhã ba la mật hay sanh 

chư Phật, hay chỉ bày tướng thế gian. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, nếu tất cả pháp không kẻ biết, không kẻ thấy, 

làm sao Bát nhã ba la mật hay sanh chư Phật, hay chỉ bày tướng thế gian? 

Phật bảo Tu bồ đề: Như vậy, như vậy! Tất cả pháp thật không có kẻ biét, không 

có kẻ thấy. Tại sao không có kẻ biết, không có kẻ thấy? Vì tất cả pháp "không", 

hư dối, không kiên cố, thế nên tất cả pháp không có kẻ biết, không có kẻ thấy. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, tại sao tất cả pháp không có kẻ biết, không có kẻ thấy? Vì 

tất  cả  pháp  không  có  nương  tựa,  không  bị  ràng  buộc.  Vì  thế  nên  tất  cả  pháp 

không có kẻ biết không có kẻ thấy. 

Như vậy, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật hay sanh chư Phật, hay chỉ bày tướng thế 

gian. Vì không thấy có tướng sắc nên chỉ bày tướng thế gian; không thấy tướng 

thọ, tưởng, hành, thức, nên chỉ bày tướng thế gian, cho đến không thấy tướng 

Nhất thiết chủng, nên chỉ bày tướng thế gian. Như vậy, Tu bồ đề, Bát nhã ba la 

mật hay sanh chư Phật, hay chỉ bày tướng thế gian. 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, vì sao không thấy tướng sắc nên Bát nhã ba 

la mật chỉ bày tướng thế gian; không thấy tướng thọ, tưởng, hành, thức, cho đến 

không thấy tướng trí Nhất thiết chủng, nên chỉ bày tướng thế gian? 

Phật bảo Tu bồ đề: Nếu không duyên sắc sanh thức, ấy gọi là không thấy tướng 

sắc nên chỉ bày; không duyên thọ, tưởng, hành, thức, sanh thức cho đến không 

duyên trí Nhất  thiết  chủng sanh thức,  ấy gọi là không thấy tướng trí  Nhất thiết 

chủng nên chỉ bày. Như vậy, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật sâu xa ấy hay sanh 

chư Phật, hay chỉ bày tướng thế gian. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, làm sao Bát nhã ba la mật hay sanh chư Phật, hay chỉ bày 

tướng thế gian? Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian không? Chỉ bày thế 

gian không, thế nào? Là chỉ bày thế gian năm uẩn không, chỉ bày thế gian mười 

hai nhập không, chỉ bày thế gian mười tám giới không, chỉ bày thế gian mười hai 

nhân duyên không, chỉ bày thế gian ngã kiến làm căn bản cho sáu mươi hai kiến 

không, chỉ bày thế gian mười thiện đạo không, chỉ bày thế gian bốn thiền, bốn 

tâm vô lượng, bốn định vô sắc không; chỉ bày thế gian ba mươi bảy phảm trợ 

đạo  không;  chỉ  bày  thế  gian  sáu  Ba  la  mật  không,  chỉ  bày  thế  gian  nội  không 

không,  chỉ  bày  thế  gian  ngoại  không  không,  chỉ  bày  thế  gian  nội  ngoại  không 

không, chỉ bày thế gian vô pháp không không, chỉ bày thế gian hữu pháp không 

không, chỉ bày thế gian vô pháp hữu pháp không không, chỉ bày thế gian hữu vi 

tánh  không,  chỉ  bày  thế  gian  vô  vi  tánh  không,  chỉ  bày  thế  gian  Phật  mười  lực 

không, chỉ bày thế gian mười tám pháp không chung không, cho đến chỉ bày thế 

gian trí Nhất thiết chủng không. Như vậy, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật hay sanh 

chư Phật, hay chỉ bày tướng thế gian. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Phật do Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian không, biết thế 

gian  không,  giác  thế  gian  không,  tư  duy  thế  gian  không,  phân  biệt  thế  gian 

không. Như vậy, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật hay sanh chư Phật, hay chỉ bày 

tướng thế gian. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật không, chỉ bày thế 

gian Phật không thế nào? Là chỉ thế gian năm uẩn không, cho đến chỉ bày thế 

gian trí Nhất thiết chủng không. Như vậy, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật hay sanh 

chư Phật, hay chỉ bày tướng thế gian. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật không thể nghĩ bàn, 

chỉ bày thế gian không thể nghĩ bàn thế nào? Là chỉ bày thế gian năm uẩn không 

thể nghĩ bàn, cho đến chỉ bày thế gian trí Nhất thiết chủng không thể nghĩ bàn. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật lìa.Chỉ bày thế gian 

lìa thế nào? Là chỉ bày thế gian năm uẩn lìa, cho đến chỉ bày thế gian nhất thiết 

chủng lìa. Như vậy, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật lìa. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật tịch diệt. Chỉ bày thế 

gian tịch diệt thế nào? Là chỉ bày thế gian năm uẩn tịch diệt, cho đến chỉ bày thế 

gian trí Nhất thiết chủng tịch diệt. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian rốt ráo không. Chỉ bày 

thế gian rốt ráo không thế nào? Là chỉ bày thế gian năm uẩn rốt ráo không, cho 

đến chỉ bày thế gian trí Nhất thiết chủng rốt ráo không. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật tánh không. Chỉ bày 

thế gian tánh không là thế nào? Là chỉ  bày thế gian năm uẩn tánh không, cho 

đến chỉ bày thế gian trí Nhất thiết chủng không. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật vô pháp không. Chỉ 

bày  thế  gian  vô  pháp  không  thế  nào?  Là  chỉ  bày  thế  gian  năm  uẩn  vô  pháp 

không, cho đến chỉ bày thế gian trí Nhất thiết chủng không. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật vô pháp hữu pháp 

không. Chỉ bày thế gian vô pháp hữu pháp không thế nào? Là chỉ bày thế gian 

năm uẩn vô pháp hữu pháp không, cho đến chỉ bày thế gian trí Nhất thiết chủng 

không. 

* Lại nữa, Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian Phật độc không. Chỉ bày 

thế gian độc không thế nào? là chỉ bày thế gian năm uẩn độc không, cho đến chỉ 

bày  thế  gian  trí  Nhất  thiết  chủng  không.  Như  vậy,  Tu  bồ  đề,  Bát  nhã  ba  la 

mậthay sanh chư Phật, hay chỉ bày tướng thế gian. Tu bồ đề, Bát nhã ba la mật 

thâm sâu ấy chỉ bày tướng thế gian đó là tướng chẳng sanh đời này, đời sau, vì 

cớ sao? Vì các pháp không cần dùng tướng sanh đời này đời sau. 

LUẬN: Bát nhã ba la mật là mẹ chư Phật, vì nhân duyên ấy chư Phật nương tựa 

Bát nhã ba la mật mà trú. trong Kinh khác nói: Phật nương tựa pháp, lấy pháp 

làm thầy. Trong đây Phật bảo Tu bồ đề: "Pháp ấy chính là  Bát nhã ba la mật" 

Trong tất cả các pháp bất thiện, không gì hơn tà kiến, vì tà kiến nên không biết 

ân; tự nhiên ta phải là người biết ân, Bát nhã là tối thượng trong các thiện pháp 

thế gian, hay làm cho đời này có danh tiếng tốt, đời sau có quả báo thượng diệu, 

thế nên, Phật tự nói: Ta là đệ nhất trong hạng người biết ân, báo ân. Ta còn biết 

cái ân của bố thí, trì giới huống gì Bát nhã ba la mật. 

*  Lại  nữa,  các  Thiên  tử  nghĩ  rằng:  Bát  nhã  ba  la  mật  rốt  ráo  không,  không  có 

tướng nhất định, nên hoặc có người không ham, không qúy, thế nên Phật nói Ta 

là bậc tôn qúy trong ba cõi còn cúng dường Bát nhã ba la mật, huống gì người 

khác. Lại có người sanh nghi, Phật đối với hết thảy thế gian, không vướng mắc 

như hư không, cớ gì lại ham Bát nhã ba la mật ấy và tôn trọng, tán thán tợ như 

tham đắm. Thế nên Phật nói: Ta không có tâm tham, chỉ phân biệt cho biết các 

pháp  tốt  xấu,  phải  dùng  sức  nhiều  hay  ít.  Biết  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy,  có  công 

năng dứt hết thảy lý luận, mở ba thừa đạo, diệt sạch các khổ; có vô lượng, vô 

biên công đức như vậy, nên tán thán, tôn trọng, cúng dường. Ví như người đi 

trên đường an ổn, tránh khỏi các hoạn nạn, thường nghĩ chỉ cho người khác biết 

con đường ấy. 

 Phật  biết  làm  người  là  biết  người  khác  có  ơn  với  mình.  Có  chỗ  khác  nói  Phật 

không biết làm người sợ người ta nghi, nên nói Phật biết tất cả pháp không có 

tướng tạo tác, biết tất cả pháp không có tướng tạo tác, nên nói không làm người, 

chớ chẳng vì không biết ân, nên gọi là không biết làm người. Nói biết làm người, 

không biết làm người, không có lỗi. Bấy giờ Tu bồ đề dùng nghĩa rốt ráo "không" 

vấn nạn: Bạch đức Thế Tôn, nếu vì hết thảy pháp rốt ráp không, nên không có 

người  biết, người làm, làm sao Bát nhã ba la mật hay sanh chư Phật,  hay chỉ 

bày thế gian ( Quốc độ - N.D) chư Phật? Phật chấp thuận câu hỏi ấy, và tự nói 

nhân duyên: Hết thảy pháp "không", hư dối không  kiên cố. Ý Tu bồ đề: Tưóng 

hết thảy các pháp ám độn, không thấy, không biết, làm sao riêng Bát nhã ba la 

mật có thể thấy, có thể biết? Ý Phật: Hết thảy pháp chẳng phải chỉ không biết, 

không thấy vì hết thảy pháp không, không kiên cố, không kẻ biết, không kẻ thấy, 

cũng không thể thủ đắc, nên không nên vấn nạn. 

* Lại nữa, vì hết thảy pháp không nơi nương tựa, không bị ràng buộc nên không 

có kẻ biềt, không có kẻ thấy. Nhiều mặt phá các pháp làm cho không, hoặc phá 

thường, tu hành vô thường mà vào không, hoặc phá thật mà vào không, hoặc vì 

rốt ráo hết tận nên vào không, hoặc vì hết thảy pháp xa lìa nên vào không. Vào 

không  như  vậy  nay  vì  hết  thảy  pháp  không  có  trú  xứ,  không  có  nương  tựa, 

không có ràng buộc; vì không nương tựa nên cũng không sanh diệt, thế nên tức 

là không. Không ràng buộc là thật tướng hết thảy pháp không bị ràng buộc hay 

ra khỏi ba cõi, vì cớ sao? Vì ba cõi hư dối, dùng hết thảy pháp, không kẻ biết, 

không kẻ thấy; như vậy mà chỉ bày thế gian. Bát nhã không thấy các pháp sắc 

v.v... nên chỉ bày thế gian. Các pháp sắc v.v... không nương tựa, không bị ràng 

buộc, hư dối, nên không thấy. Trong đây Phật tự nói nhân duyên của không thấy 

đó là không sanh thức duyên sắc, cho đến không sanh thức duyên trí Nhất thiết 

chủng, ấy gọi là không thấy sắc pháp v.v... 

Hỏi: Thức có thể không sanh, chứ sắc làm sao không sanh? 

Ðáp: Tướng não hoại là sắc, nhơn thức nên mới phân biệt biết, không thức thời 

cũng không có tướng não hoại. 

* Lại nữa, hết thảy pháp do nhân duyên hòa hợp nên có tướng sanh, không có 

tự tánh. Như có các duyên thân, thức, xúc hòa hợp nên biết tướng cứng của đất, 

tướng cứng ấy không lìa thân và thức mà có được. Thế nên các pháp đều do 

hòa hợp sanh, không có tự tánh. 

Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gin không, là thế gian gọi là năm uẩn, cho đến trí 

Nhất thiết chủng. Khi Bồ tát tu hành Bát nhã ba la mật, quán pháp ấy hoặc lớn, 

hoặc nhỏ, hoặc trong, hoặc ngoài, không có pháp nào chẳng "không", ấy gọi là 

Bát nhã ba la mật chỉ bày thế gian không. 

Phật  chỉ  bày  thế  gian  không,  là  vì  hoặc  có  người  nghi  Phật  ưa  đắm  pháp  nên 

mới nói trong Bát nhã ba la mật chỉ bày tướng thế gian không, chứ chẳng phải là 

thật tướng thường có của các pháp ấy. Thế nên Phật nói: Ta chẳng phải ưa đắm 

pháp nên nói: "Phật biết tướng các pháp so lường gốc ngọn, suy nghĩ, phân biệt, 

không  có  pháp gì ra ngoài không. Ta chẳng phải  chỉ tán tụng nghe theo  người 

khác nói, mà ta do nội tâm giác tri tư duy phân biệt nên nói chỉ bày tướng thế 

gian "không". Một đoạn nói chỉ bày tướng thế gian không này là như trên đã rộng 

nói, xa lìa 62 chấp kiến, nay chỉ nói năm uẩn cho đến trí Nhất thiết chủng. Khi ấy 

chúng hội cho rằng Bát nhã ba la mật là rốt ráo không, tâm tưởng đắm lấy thế 

nên Phật nói bất khả tư nghì. Bất khả tư nghì là rốt ráo không, cũng không thể 

thủ đắc. Rốt ráo không hoặc gọi là lìa, hoặc gọi là tịch diệt. 

Lìa tức là phân tán, các pháp lâu về sau không còn sót lạivà tự lìa tánh nó. Biết 

rốt ráo không rồi, không có tâm số pháp, không có ngữ ngôn, nên gọi là tịch diệt. 

Nghĩa rốt ráo không v.v... như trước đã nói. 

Hỏi: Thế nào là độc không? 

Ðáp: Mười tám "Không" đều là nhân duyên đối đãi, như nội không là nhân pháp 

ở  bên  trong  ( trong  thân  -  N.D)  nên  gọi  là  nội  không,  nếu  không  có  pháp  bên 

trong thời không có nội không; mười tám "Không" đều như vậy. Ðộc không này, 

không có nhân duyên, không có đối đãi nên gọi là độc không. 

* Lại nữa, độc không là như hư không, như như, pháp tánh, thực tế, Niết bàn. 

Chỉ bày thế gian, chẳng phải tướng đời nay, chẳng phải tướng đời sau là có các 

ngoại đạo chỉ nói đời nay, không nói đời sau. Người ấy tà kiến, rơi vào đoạn diệt; 

có người nói đời nay, đời sau rằng thần ngã ( thần hồn - N.D) đời nay nhập vào 

đời  sau,  người  ấy  tà  kiến  rơi  vào  chấp  thường.  Bát  nhã  ba  la  mật  lìa  hai  bên 

đoạn  thường  mà  nói  trung  đạo,  tuy  không  mà  chẳng  chấp  trước  không,  chỉ  vì 

người nên nói có tội, có phước, tuy nói tội phước mà không sanh tà kiến chấp 

thường cũng đối với "Không" không bị chướng ngại. Trong đây Phật tự nói nhân 

duyên:  Rốt  ráo  không,  vì  sao  có  chấp  kiến  đời  nay  đời  sau,  hoặc  đoạn,  hoặc 

thường. 

KINH: Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy vì đại 

sự nên sanh khởi. Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy, vì bất khả tư nghì 

sự nên sanh khởi. Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật ấy vì bất khả xứng sự 

nên  sanh  khởi,  Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  vì  vô  lượng  sự  nên 

sanh  khởi.  Bạch  đức  Thế  Tôn,  Bát  nhã  ba  la  mật  ấy  vì  vô  đẳng  đẳng  sự  nên 

sanh khởi. 

Phật  dạy:  Như  vậy,  như  vậy!  Tu  bồ  đề,  Bát  nhã  ba  la  mật  vì  đại  sự  nên  sanh 

khởi. Vì bầt tư nghì sự nên sanh khởi. Vì bất khả xứng sự nên sanh khởi. Vì vô 

lượng sự nên sanh khởi. Vì vô đẳng đẳng sự nên sanh khởi. 

Tu bồ đề, thế nào Bát nhã ba la mật vì đại sự nên sanh khởi? Này Tu bồ đề, đại 

sự của chư Phật là cứu độ hết thảy chúng sanh, không bỏ hết thảy chúng sanh. 

Tu bồ đề, thế nào là Bát nhã ba la mật vì bất tư nghì sự nên sanh khởi? Này Tu 

bồ  đề,  Bất  tư  nghì  là  pháp  của  Phật,  pháp  của  Như  Lai,  pháp  của  người  Tự 

nhiên, pháp của người Nhất thiết trí. Vì vậy nên chư Phật Bát nhã ba la mật vì 

bất tư nghì sự nên sanh khởi. 

Tu bồ đề, thế nào Bát nhã ba la mật vì bất khả xứng sự nên sanh khởi? Này Tu 

bồ  đề,  trong  hết  thảy  chúng  sanh,  không  ai  có  thể  suy  nghĩ,  cân  lường  Phật 

pháp,  Như  Lai  pháp,  pháp  của  người  Tự  nhiên,  pháp  của  người  Nhất  thiết  trí 

nên Bát nhã ba la mật vì bất khả xứng sự nên sanh khởi. 

Tu bồ đề, thế nào Bát nhã ba la mật vì vô lượng sự nên sanh khởi? Này Tu bồ 

đề,  trong  hết  thảy  chúng  sanh,  không  ai  có  thể  lường  hết  Phật  pháp,  Như  Lai 

pháp, pháp của người Tự nhiên, pháp của người Nhất thiết trí. Thế nên Bát nhã 

ba la mật vì vô lượng sự nên sanh khởi. 

Tu bồ đề, thế nào Bát nhã ba la mật vì vô đẳng đẳng sự nên sanh khởi? Này Tu 

bồ đề, trong hết thảy chúng sanh không ai có thể ngang bằng với Phật, huống gì 

quá hơn. Thế nên Bát nhã ba la mật vì vô đẳng đẳng sự nên sanh khởi. Tu bồ 

đề bạch Phật rằng: Bạch  đức Thế Tôn, chỉ có Phật pháp, Như Lai pháp, pháp 

của người Tự nhiên, pháp của người Nhất thiết trí, không thể nghĩ bàn, không 

thể cân, không thể lường, vô đẳng đẳng sự sanh khởi ư? 

Phật bảo Tu bồ đề: Như vậy, như vậy! Phật pháp, Như Lai pháp, pháp người Tự 

nhiên, pháp người Nhất thiết trí là không thể nghĩ bàn, không thể cân, không có 

lường,  không  chi  ngang  bằng.  Sắc  cũng  không  thể  nghĩ  bàn,  không  thể  cân, 

không thể lường, không thể ngang bằng; thọ, tưởng, hành, thức cũng không thể 

nghĩ  bàn,  không  thể  cân,  không  thể  lường,  không  chi  ngang  bằng;  cho  đến  trí 

Nhất  thiết  chủng,  pháp  tánh,  pháp  tướng  không  thể  nghĩ  bàn,  không  thể  cân, 

không  thể  lường,  không  chi  ngang  bằng.  Trong  đó  tâm  tâm  số  pháp  bặt  dứt, 

không thể có được. 

Lại nữa, Tu bồ đề, sắc không thể nghĩ bàn là cũng không thể có được, cho đến 

sắc  không  chi  ngang  bằng là cũng không thể có được; thọ, tưởng,  hành, thức 

cho đến trí Nhất thiết chủng không chi ngang bằng là cũng không thể có đưọc. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Nhân  duyên  gì  sắc  không  thể  nghĩ  bàn  ...  cho  đến 

không có chi bằng là cũng không thể có được? Thọ, tưởng, hành, thức cho đến 

trí Nhất thiết chủng không có chi bằng là cũng không thể có được? 

Phật  bảo  Tu  bồ  đề:  Vì  không  thể  lường  về  sắc,  cũng  không  thể  lường  về  thọ, 

tưởng, hành, thức cho đến không thể lường về trí Nhất thiết chủng. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, vì nhân duyên gì không thể lường 

về sắc, cho đến không thể lường về trí Nhất thiết chủng? 

Phật bảo Tu bồ đề: Vì sắc không thể nghĩ bàn, cho đến vì sắc không chi sánh 

bằng nên không thể lường cho đến vì trí Nhất thiết chủng không thể nghĩ bàn, vì 

trí Nhất thiết chủng không chi sánh bằng nên không thể lường. 

Tu bồ đề, ý ông nghĩ sao, không thể nghĩ bàn cho đến không chi sánh bằng liệu 

có thể có được chăng? Sắc, thọ, tưởng, hành thức cho đến trí Nhất thiết chủng 

liệu có thể có được chăng? 

Tu bồ đề thưa: Bạch đức Thế Tôn, không thể có được. 

Này Tu bồ đề, vì thế nên hết thảy pháp không thể nghĩ bàn, cho đến không chi 

sánh bằng. Như vậy, Tu bồ đề, pháp của chư Phật không thể nghĩ bàn, không 

thể cân, không thể lường, không chi ngang bằng. Tu bồ đề, ấy gọi là pháp chư 

Phật không thể nghĩ bàn, cho đến không chi ngang bằng. 

Tu  bồ  đề,  Pháp  chư  Phật  không  thể  nghĩ  bàn,  vì  vượt  quá  tướng  nghĩ  bàn; 

không thể cân vì vượt quá cân lường; không thể lường vì vượt quá sự lường; 

không chi ngang bằng vì vượt quá ngang bằng. 

Tu bồ đề, vì nhân duyên ấy, hết thảy pháp cũng là tướng không thể nghĩ bàn, 

cho đến không chi ngang bằng. 

Tu  bồ  đề,  gọi  không  thể  nghĩ  bàn  là  nghĩa  không  thể  nghĩ  bàn;  gọi  không  thể 

cân, là nghĩa không thể cân; gọi không lường là nghĩ không thể lường, gọi không 

chi ngang bằng là nghĩa không thể ngang bằng. 

Tu  bồ  đề,  ấy  là  pháp  chư  Phật  không  thể  nghĩ  bàn  cho  đến  không  chi  ngang 

bằng.  Không  thể  nghĩ  bàn  như  hư  không,  không  thể  nghĩ  bàn,  không  thể  cân 

như hư không không thể cân, không có suy lường như hư không có thể lường, 

không chi ngang bằng như hư không không chi ngang bằng. Tu bồ đề, ấy cũng 

gọi  pháp  chư  Phật  không  thể  nghĩ  bàn,  cho  đến  không  chi  ngang  bằng.  Phật 

pháp  vô  lưọng  như  vậy,  hết  thảy  thế  gian,  người,  trời,  A  tu  la  không  ai  có  thể 

nghĩ bàn, trù lượng. 

Trong khi nói phẩm các Phật pháp không thể nghĩ bàn, không thể cân không có 

lường, không chi ngang bằng. 500 Tỳ kheo vì không lãng thọ hết thảy pháp nên 

các lậu sạch hết, tâm giải thoát được A la hán. 20 Tỳ kheo ni cũng không chấp 

thủ hết thảy pháp nên sạch hết các lậu được A la hán. 6 vạn Ưu bà tắc, 3 vạn 

Ưu bà di đối với các pháp xa lìa trần cấu, đối với các pháp con mắt pháp sanh 

khởi,  20  Bồ  tát  ma  ha  tát  được  vô  sanh  pháp  nhẫn  sẽ  đưọc  thọ  ký  trong  hiền 

kiếp này. 

LUẬN: Tu bồ đề thâm hiểu tướng Bát nhã đối với các pháp không đắm, không 

ngại, tâm sanh hoan hỷ. Bạch Phật rằng: "Bạch đức Thế Tôn, Bát nhã ba la mật 

vì đại sự nên sanh khởi v.v...  Ðại sự  là phá hết thảy đại khổ não cho chúng sanh, 

đem cho chúng sanh đại pháp vô thượng của Phật nên gọi là   đại sự. Nghĩa là 

không thể nghĩ bàn như trước đã nói,   không thể cân là chỉ trí tuệ, thực tướng Bát 

nhã quyết định, rất sâu, rất nặng. Trí tuệ mỏng nhẹ nên không thể cân, lại vì Bát 

nhã nhiều trí tuệ ít nên không thể cân. Lại chỗ lợi ích Bát nhã rất rộng, khi chưa 

thành có thể cho quả báo thế gian, khi thành rồi cho quả báo đại pháp. Lại biết 

rốt ráo cùng tận gọi là cân, Bát nhã ba la mật không thể cân biết, hoặc thường, 

hoặc  vô  thường,  hoặc  thật,  hoặc  hư,  hoặc  có,  hoặc  không,  như  vậy  là  những 

nghĩa không thể cân.   Vô lượng sự là có người nói Cân tức là lường, có người 

nói chấp thủ tướng tức là lường, Bát nhã ba la mật không thể thủ tướng nên gọi 

là  vô  lường.  Lại  Bồ  tát  lấy  bốn  tâm  vô  lượng,  tu  hành  Bát  nhã  nên  gọi  là  vô 

lượng.  Lại  lượng  là  trí  tuệ.  Trí  tuệ  phàm  phu,  trí  tuệ  Nhị  thừa,  trí  tuệ  Bồ  tát, 

không ai có thể lường được biên giới của Bát nhã nên gọi là vô lượng.  Vô đẳng 

 đẳng  (không  chi  ngang  bằng)  là  vô  đẳng  chỉ  Niết  bàn,  hết  thảy  pháp  hữu  vi 

không có chi bằng Niết bàn. Niết bàn có 3: Niết bàn Thanh văn; Niết bàn Bích chi 

Phật; Niết bàn của Phật Bát nhã đưa đến Ð?i thừa Niết bàn nên gọi là Bát nhã 

vô đẳng đẳng. 

* Lại nữa, hết thảy chúng sanh, không thể ngang bằng Phật nên Phật là vô đẳng; 

Bát  nhã  ba  la  mật  lợi  ích  chúng  sanh,  tương  tợ  như  Phật  nên  gọi  là  vô  đẳng 

đẳng. 

* Lại nữa, pháp chư Phật là vi diệu bậc nhất, không thể ngang bằng, không thể 

sánh kịp, không thể so sánh; Bát nhã ba la mật hay làm cho chúng sanh có được 

tâm ấy nên gọi là vô đẳng đẳng. 

* Lại nữa, vô đẳng là thực tướng các pháp, các quán, các hành không thể sánh 

kịp vì thật tướng không có hý luận, không thể phá hoại được nên gọi là vô đẳng; 

Bồ tát được vô đẳng ấy vì hay khởi tâm từ bi đối v?i chúng sanh nên gọi là vô 

đẳng đẳng. Tu bồ đề thuộc hàng Thanh văn không có Nhất thiết trí mà có thể nói 

Bát nhã  không thể  nghĩ bàn  ấy. Phật chấp thuận lời  đó. Phật tự nói  năm  việc: 

Chúng sanh vô lượng vô biên nhiều hơn vi trần trong mười phương hằng hà sa 

thế giới, chư Phật dùng mười trí lực, muốn cứu vớt hết nên gọi là đại sự. Lại có 

Bồ tát tu lâu ngày được vô sanh pháp nhẫn, vì không bỏ chúng sanh nên không 

vào Vô dư Niết bàn. 

* Lại nữa, lúc Bồ tát ấy thành Phật đạo, vì chúng sanh nên chịu năm việc: 1. Là 

chịu các lao khổ; 2. Là chịu bỏ cái vui tịch tịnh; 3. Là chịu cộng sự với người ác; 

4. Là chịu tiếp đối cùng người; 5. là chịu vào đại chúng hội. Phật thâm đắc cái 

vui ly dục mà vì chúng sanh nên cam chịu năm việc lao khổ, giống như hưởng 

thọ công đức, ấy là đại sự.   Không thể nghĩ bàn  là chỉ cho Phật pháp, Như Lai 

pháp, pháp người Tự nhiên, pháp người Nhất thiết trí. Phật pháp là, Phật gọi là 

giác đối với hết thảy vô minh, mê ngủ bắùt đầu tỉnh giác gọi là giác. Như Lai là 

giống như chư Phật quá khứ, tu hành sáu Ba la mật được như  tướng của các 

pháp, đi đến Phật đạo. Nay Phật cũng con đường như vậy đi đến, như chư Phật 

quá  khứ  đi  đến  nên  gọi  là  Như  Lai.  Pháp  người  Tự  nhiên  là  hàng  Thanh  văn 

cũng có "giác" cũng có "như", nhưng nghe từ người khác ấy là pháp đệ tử, nên 

nói Phật là người tự nhiên, không nghe từ người khác.  Pháp người Nhất thiết trí 

là Bích chi Phật cũng tự nhiên đắc quả, không nghe từ người khác nhưng không 

có Nhất thiết trí. Bốn thứ pháp ấy, không có ai có thể suy nghĩ, cân lường nên 

gọi là không thể nghĩ bàn, không thể cân, không thể lường. Lại không có pháp gì 

tương tợ pháp ấy nên gọi là vô đẳng đẳng. 

Tui bồ đề sợ hàng Bồ tát tân học chấp đắm bốn pháp ấy nên bạch Phật rằng: 

Chỉ có bốn pháp ấy không thể nghĩ bàn, không có chi ngang bằng chăng? 

Phật đáp: Các  pháp sắc  v.v... cũng không thể nghĩ bàn, không thể cân, không 

thể  lường,  vô  đẳng  đẳng.  Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên  vì  các  pháp  sắc 

v.v... không thể có được. 

Như vậy, Tu bồ đề, các Phật pháp không thể nghĩ bàn, không thể nghĩ bàn như 

việc nói trên. Luận giả trước giải rộng, trong đây Phật nói lược, không thể nghĩ 

bàn là vượt qua tướng nghĩ bàn, vượt qua tướng đẳng đẳng. Về ý nghĩa, pháp 

Niết bàn không thể nghĩ bàn, về danh tự vì thuộc Thế đế nên có thể nghĩ bàn. 

Như  hư  không,  không  thể  nghĩ  bàn  là  như  phẩm  trước  nói,  tướng  hư  không 

không thể nghĩ bàn, thế nên nói không thể nghĩ bàn cho đến vô đảng đẳng như 

hư không, vì hư không không thể lấy chi ví dụ nên gọi là vô đẳng đẳng. Tướng 

Bát nhã ba la mật tức là tướng Phật pháp; không thể nghĩ bàn, không thể cân, 

không thể lường, vô đẳng đẳng tức là tướng Phật pháp. Phật pháp ấy, hết thảy 

thế gian người, trời, A tu la, không ai có thể nghĩ bàn, cân lường được. Trong 

sáu đường mà trong đây chỉ nói ba đường là chúng sanh trong ba đường thiện 

còn không thể cân lường, huống chi chúng sanh trong ba đường ác. 

Hỏi: Trong khi nói phẩm này, cớ gì số Tỳ kheo ni, Bồ tát đắc đạo ít? 

Ðáp:  Trong  đây  phần  nhiều  tán  thán  pháp  chư  Phật  là  không  thể  nghĩ  bàn, 

không thể cân, không thể lường, không chi ngang bằng. Người nghe đa số tăng 

thêm tín căn nên kẻ bạch y đắc đạo nhiều, người nữ tuy có lòng tin nhiều mà trí 

tuẹâ ít nên đắc đạo cũng ít. Kẻ áo trắng tham đắm thế sự, trí tuệ cạn mỏng, căn 

tánh ám độn, không thể sạch hết lậu hoặc. Các Tỳ kheo các căn tín và tuệ bằng 

nhau, nhất tâm cầu đạo nên người sạch hết lậu hoặc nhiều. Tỳ kheo ni vì trí tuệ 

ít nên chỉ có 20 người sạch hết lậu hoặc, tuy nhiều người được đạo quả ban đầu 

số vượt hơn kẻ áo trắng, nhưng vì không sạch hết lậu hoặc, không khác kẻ áo 

trắng thì trong đây không nói. Vào vô sanh pháp nhẫn thậm thâm khó được vào 

nên ít người; lại vì người đối với pháp này gieo trồng nhân duyên ít. Sẽ đưọc thọ 

ký trong hiền kiếp là hoặc có người nói: Trong hiền kiếp ngàn đức Phật trừ bốn 

đức Phật, sẽ thọ ký cho. Hoặc có người nói, đức Phật Thích ca Văn thọ ký cho, 

trong hiền kiếp làm Phật ở các thế giới khác. 

 (Hết cuốn 70 của bản Hán) 

--o0o -- 







Document Outline


	Cuốn 66

	GIẢI THÍCH: PHẨM VĂN TRÌ THỨ 45. 





	Cuốn 67

	Cuốn 68

	GIẢI THÍCH: PHẨM MA SỰ THỨ 46. 

	GIẢI THÍCH: PHẨM HAI BÊN KHÔNG HÒA HỢP THỨ 47. 





	Cuốn 69

	GIẢI THÍCH: PHẨM PHẬT MẪU THỨ 48. 





	Cuốn 70

	GIẢI THÍCH: PHẨM VẤN TƯỚNG THỨ 49








cover_image.jpg
DaiTriDol.uan4d
Cuon66 70






